
 

Institute Lahore (53720), Pakistan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 اسلام میں معاشی اور معاشرتی زندگی کے توازن کا خصوصی مطالعہ
A Special Study of the Balance of Economic and Social Life in 

Islam 

 

Dr Abdul Rahman 
Lecturer, Department of Islamic Studies, 

University of Gujrat, Gujrat, Pakistan 

onlyimran2010@gmail.com 

 

Rabia Bibi 
M. Phil. Scholar Islamic Studies, 

University of Gujrat, Gujrat, Pakistan 

rabiayousaf903@gmail.com 
 

 

 

 

Published online: 1 November 2025 

  View this issue  
   

 

Complete Guidelines and Publication details can be found at: 

https://nuqtahjts.com/index.php/njts/publication-ethics 

Nuqtah   Journal of Theological Studies 

Editor: Dr Shumaila Majeed 

(Bi-Annual) 

Languages: English, Urdu, Arabic 

pISSN: 2790-5330 eISSN: 2790-5349 

https://nuqtahjts.com/index.php/njts 

Published by 

Resurgence Academic and Research  

Email: editor@nuqtahjts.com 

mailto:onlyimran2010@gmail.com
mailto:rabiayousaf903@gmail.com
https://nuqtahjts.com/index.php/njts/publication-ethics


  169     خصوصی مطالعہاسلام میں معاشی اور معاشرتی زندگی کے توازن کا ہ
 

 

Abstract 
This study presents a comprehensive analysis of the Islamic economic system and its fundamental 

principles in the light of Qur’anic teachings and Prophetic guidance. The foundation of Islamic 
economics rests upon the concept of Tawhid (Oneness of God), which establishes that absolute 

ownership of all resources belongs to Allah, while humans act only as trustees and vicegerents on earth.  

 

This belief shapes the moral and legal framework of economic activity, ensuring accountability and 

ethical conduct. The principle of justice and fairness occupies a central position in Islamic economics, 

prohibiting exploitation, fraud, dishonesty, and unequal distribution of wealth. The prohibition of ribā 
(interest) is examined as a decisive step toward eliminating economic oppression and class disparity. 

Furthermore, Zakāt and Infaq fī Sabīlillāh are presented as effective mechanisms for the redistribution 

of wealth and the establishment of a welfare-oriented society. 

 

The Islamic concept of ownership is also discussed as a conditional right bound by social responsibility 

rather than absolute personal control. The study concludes that the Islamic economic system offers a 

balanced, ethical, and sustainable model capable of addressing modern economic crises, poverty, and 

inequality in a just and humane manner. 

 

Keywords: Tawhid, Riba, Zakat, Distributive Justice, and Trusteeship 

 

 

ہاسلام کا معاشی نظامہ

اخلاقیات اور سیاست کے اصول واضح کیے ہیں، اسلام ایک مکمل ضابطۂ حیات ہے جو انسانی زندگی کے ہر پہلو کے لیے رہنمائی فراہم کرتا ہے۔ دینِ اسلام نے جہاں عبادات، 
 نظام کا مقصد صرف دولت کا ارتکاز وہیں معاشی زندگی کے لیے بھی ایک ایسا منصفانہ اور متوازن نظام پیش کیا ہے جو عدل، مساوات اور فلاحِ عامہ پر مبنی ہے۔ اسلامی معاشی

ہور معاشرتی انصاف کا قیام ہے۔نہیں بلکہ اس کی منصفانہ تقسیم، انسانی ضروریات کی تکمیل ا

 اسلامی معاشی نظام کی بنیادیہ

 اسلامی معاشی نظام کی بنیاد چند بنیادی اصولوں پر رکھی گئی ہےہ

ہتوحیہ 1
ہعدل و انصاف ہ 2
ہحرمت سودہ 3
ہزکٰوۃ اور انفاق فی سبیل اللہ 4
ہاسلام میں ملکیت ہ 5



 170  ( ہ2025جولائی     تا              دسمبر         )ہ 2 ہ :شمارہہ  ہ:5 نقطہ جلہ
 توحی:  ہ

سماجی، سیاسی اور معاشی کی روح ہے۔ اسلام کا معاشی نظام دراصل اسی عقیدۂ توحی پر قائم ہے۔ اس تصور کے بغیر اخلاقی، ،اسلام کی بنیاد اور اس کے تمام نظاموںتوحی 
ہاسلامی معیشت کو سمجھنا یا نافذ کرنا ممکن نہیں۔ہ

 توحی کا مفہوم اور اس کا معاشی پہلوہ

 ۔ قرآن مجید میں ارشاد ہے: ، رازق اور حاکمِ مطلق ہےتوحی کا مطلب یہ ہے کہ الل تعالیٰ ہی کائنات کا خالق، مالک

ُ خَالِقُ كُل ِ شَيْءٍ وَهُوَ عَلٰى كُل ِ شَيْءٍ وَكِيل    Ĭ1İاللّٰه

ہ(الل ہی ہر چیز کا خالق ہے، اور وہی ہر چیز پر نگران ہے) 

ہے۔ زمین، وسائل، مال و دولت سب الل کی نعمتیں ہیں جنہیں انسان عارضی طور پر ہامانت دار مالکِ حقیقی نہیں بلکہ ہاس عقیدہ سے یہ حقیقت واضح ہوتی ہے کہ انسان دنیا میں 
 استعمال کرتا ہے۔ہ

ہ۔ہارشاد ہےہ اسلام میں یہ عقیدہ بنیادی ہے کہ ساری کائنات اور اس کے وسائل الل تعالیٰ کی ملکیت ہیں، انسان صرف ان کا امین ہے۔ قرآنِ کریم میں

 انسان بطور خلیفہ اور امین:ہ

İ ۡانَِّہ   وَ  ۖ     الۡعِقاَبِ  سَرِيۡعُ  رَبَّکَ  اِنَّ  ؕ   وَ ہوَُ الَّذِیۡ جَعَلَکُمۡ خَلٰٰٓئِفَ الۡۡرَۡضِ وَ رَفَعَ بَعۡضَکُمۡ فَوۡقَ بَعۡضٍ دَرَجٰتٍ ل ِيَبۡلوَُکُمۡ فِیۡ مَاۤ اٰتٰکُم  
حِيۡم   لَغَفوُۡر   Ĭ2رَّ

 

بنایا اور تم میں سے بعض کو بعض پر درجات میں بلند کیا تاکہ وہ ان )چیزوں( میں تمہیں آزمائے جو اس نے تمہیں )امانتاً( عطا کر ہاور وہی ہے جس نے تم کو زمین میں نائب ہ)
ہ(ہنے والا ہےحد رحم فرمارکھی ہیں۔ بیشک آپ کا رب )عذاب کے حق داروں کو( جل سزا دینے والا ہے اور بیشک وہ )مغفرت کے امیدواروں کو( بڑا بخشنے والا اور بے 

کا اصول  ذمہ داری اور جوابدہی  بنایا گیا تاکہ وہ الل کے احکام کے مطابق وسائلِ زمین کو استعمال کرے۔یہی تصور انسانی معیشت میںالل کا نائب )خلیفہ( ہ  ہیعنی انسان کو زمین میں
 پیدا کرتا ہےہ

ہے۔ وہ صرف اسی حد تک معاشی سرگرمی کر سکتا ہے جہاں الل کے احکام کی خلاف ورزی نہ ہمحدود اور مشروط انسان کو تصرف )استعمال( کا حق ضرور دیا گیا ہے، مگر یہ حق 
ہاس تصور سے واضح ہوتا ہے کہ انسان کو معیشت میں آزاد تصرف کا حق ہے لیکن وہ خدا کے احکام کا پابند ہے۔ہہو۔

 توحی اور ملکیت کا نظریہہ

 اسلام میں ملکیت کا تصور مطلق نہیں بلکہ مشروط ہے۔ہ

ہ:ہسرمایہ دارانہ نظام میں دولت کا مالک خود کو مکمل مختار سمجھتا ہے، جب کہ اسلام میں دولت الل کی امانت ہے۔قرآن کہتا ہے

İ ِآٰئِلِ وَ الۡمَحۡرُوۡم Ĭ3وَ فِیۡۤ امَۡوَالِہِمۡ حَقٌّ ل ِلسَّ
 



  171     خصوصی مطالعہاسلام میں معاشی اور معاشرتی زندگی کے توازن کا ہ
 

ہ)تھا مقرر حق کا ہمندوںہ ہحاجت سب ہمحروم اور سائل میں ہاموال کے انُ اور(

 یعنی تمہارا مال دراصل دوسروں کے حقوق کا امین ہے۔ہ

 ذریعہ بن جاتی ہے۔ہ لہٰذا اسلام میں ملکیت کے ساتھ سماجی ذمہ داری لازم ہے۔ اس کے برعکس مادّی نظاموں میں ملکیت خودغرضی، ذخیرہ اندوزی اور استحصال کا

 توحی اور اخلاقی معیشتہ

 توحی انسان کو یہ شعور دیتی ہے کہ وہ اپنی معاشی سرگرمیوں میں بھی الل کے حضور جواب دہ ہے۔ہ

 یہ ایمان کہ "الل ہر عمل کو دیکھ رہا ہے" ایک مؤمن کو جھوٹ، دھوکہ، سود، رشوت، کم تولنے اور ناجائز منافع سے باز رکھتا ہے۔

ہ: ہقرآن مجید نے فرمایا

İ ِيَعۡلَمُ غَيۡبَ السَّمٰوٰتِ وَ الۡۡرَۡض َ ُ  وَ  ؕ  انَِّ اللّٰه Ĭ4 بَصِيۡر ٌۢ بِمَا تعَۡمَلوُۡنَ اللّٰه
 

ہ(ہبیشک الل آسمانوں اور زمین کے سب غیب جانتا ہے، اور الل جو عمل بھی تم کرتے ہو اسے خوب دیکھنے والا ہے)

ہتوحی کے اس شعور سے ایک ایسا معاشی ماحول پیدا ہوتا ہے جو دیانت، عدل اور خیر خواہی پر مبنی ہوتا ہےہ

  ہتوحی اور مساوات کا اصولہ

ہے۔ اسلام نے دولت کو چند ہاتھوں میں محدود جب یہ تسلیم کر لیا جائے کہ تمام رزق کا مالک الل ہے تو پھر کوئی انسان دوسرے پر فخر نہیں کر سکتا۔یہ عقیدہ طبقاتی فرق کو مٹاتا 
 ۔ہرہنے سے روکا ہےہ

 İ ْلَۡ يَكُونَ دُولَةً بيَْنَ الْْغَْنيَِاءِ مِنْكُمْ  كَيĬ 

  5( تاکہ وہ )دولت( تمہارے مالداروں کے درمیان ہی گردش نہ کرتی رہے)ہ

ہیعنی توحی دولت کے ارتکاز کی نفی اور اس کی عادلانہ تقسیم کی تاکید کرتی ہےہ
 توحی اور اقتصادی انصافہ

 بناتی ہے کہ وہ اپنے معاشی فیصلوں میں الل کی شریعت کو معیار بنائے۔ہتوحی انسان کو اس بات کا پابند 

یہ سب الل کے احکامات کی خلاف ورزیاں ہیں اور توحی کے منافی عمل ہیں، کیونکہ یہ انسان کو الل کے بجائے مال کا  سود، جوا، قمار، رشوت، ذخیرہ اندوزی، ناجائز منافع خوری 
ہ :ہقرآن کہتا ہے۔  بندہ بنا دیتے ہیں

İ ُوَکِيۡلً  عَليَۡہِ  تکَُوۡنُ  افَاَنَۡتَ  ؕ  ارََءَيۡتَ مَنِ اتَّخَذَ اِلٰـہَہ  ہوَٰىہĬ6
 



 172  ( ہ2025جولائی     تا              دسمبر         )ہ 2 ہ :شمارہہ  ہ:5 نقطہ جلہ
ہ(ہکیا آپ نے اس شخص کو دیکھا ہے جس نے اپنی خواہشِ نفس کو اپنا معبود بنا لیا ہے؟ تو کیا آپ اس پر نگہبان بنیں گے)

 ۔ لگے تو دراصل وہ توحی سے ہٹ کر شرکِ عملی میں مبتلا ہو جاتا ہےہیعنی جب انسان مال و دولت کی پرستش کرنے 

 توحی اور معاشی توازنہ

ہاسلام عدل کا حکم دیتا ہے:   توحی انسان کو اس بات کی تعلیم دیتی ہے کہ وہ نہ تو دنیا کی محبت میں اندھا ہو، نہ ہی دنیا کو چھوڑ دے۔ہ

İوَ الَّذِيۡنَ اذِاَۤ انَۡفَقوُۡا لَمۡ يسُۡرِفوُۡا وَ لَمۡ يَقۡترُُوۡا وَ کَانَ بَيۡنَ ذٰلِکَ قَوَامًاĬ7
 

درمیان اعتدال پر )مبنی( ہوتا ہ وہ لوگ ہیں کہ جب خرچ کرتے ہیں تو نہ بے جا اڑاتے ہیں اور نہ تنگی کرتے ہیں اور ان کا خرچ کرنا )زیادتی اور کمی کی( ان دو حدوں کےیہ اور )
 (ہے

 ۔بخل اور اسراف دونوں سے بچا کر متوازن معیشت کا راستہ دکھاتی ہے یعنی توحی انسان کو

 عدل و انصاف اور اسلامی معاشی نظام ہ

کی حیثیت رکھتا ہے، ویسے ہی  اسلامی معیشت کا دوسرا بنیادی ستون عدل و انصاف ہے۔عدل و انصاف دراصل اسلام کے پورے نظامِ حیات کا محور ہے۔ جیسے عقیدۂ توحی روحہ
اسلام ۔پر عدل کا حکم دیا اور ظلم سے سختی سے منع فرمایا ہے عدل و انصاف اس نظام کی بنیاد اور توازن قائم رکھنے کا ضامن ہے۔قرآنِ کریم میں الل تعالیٰ نے متعدد مقامات

 ۔ ہکیا گیا ہےمعاشی سرگرمیوں میں عدل اور دیانت کو بنیادی شرط قرار دیتا ہے۔ ناپ تول میں کمی، دھوکہ دہی، سود خوری اور استحصال کو سختی سے منع 

 عدل کا مفہوم اور اس کی اہمیہ

چاہے وہ خریدار ہو یا فروخت ہ —عدل کے معنی ہیں "کسی چیز کو اس کے اصل مقام پر رکھنا"۔اسلامی معیشت میں اس کا مطلب یہ ہے کہ ہر شخص کو اس کا حق پورا دیا جائے 
 ف۔ قرآن میں ہے:ہکنندہ، مالک ہو یا مزدور، سرمایہ دار ہو یا صارہ

İ ِحْسَان َ يأَمُْرُ باِلْعدَْلِ وَالِْۡ ہĬ8انَِّ اللّٰه

 (الل عدل اور احسان کا حکم دیتا ہے ہبے  شک  (

تاکہ سماج میں کسی بھی قسم کی ناانصافی، ہ یعنی عدل محض قانونی فریضہ نہیں بلکہ دینی اور اخلاقی فریضہ بھی ہے۔ اسلام عدل کو تمام معاشی سرگرمیوں کا لازمی اصول قرار دیتا ہے
 ۔ استحصال یا طبقاتی تفریق پیدا نہ ہوہ

 تجارتی عدل کی بنیادہاور ہناپ تول میں انصاف 

ہقرآنِ کریم نے ناپ تول میں انصاف کرنے پر خاص زور دیا ہے۔ہ



  173     خصوصی مطالعہاسلام میں معاشی اور معاشرتی زندگی کے توازن کا ہ
 

İ ِوَ اوَۡفوُا الۡکَيۡلَ وَ الۡمِيۡزَانَ باِلۡقِسۡطĬ9
 

 (ہیعنی ناپ اور تول( کو انصاف کے ساتھ پورا کیا کرواور پیمانے اور ترازو ))

 :ہاسی طرح ایک اور مقام پر فرمایا

 İ ْوَأوَْفوُا الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ باِلْقِسْطِ وَلَۡ تبَْخَسُوا النَّاسَ أشَْيَاءَهُمĬ  

 10(ہاور ناپ تول انصاف کے ساتھ ٹھیک رکھو، اور لوگوں کو ان کی چیزوں میں کمی نہ دوہ)ہ

دہی یا فریب عام ہو جائے تو پورا  ہاسلامی معیشت میں یہ اصول اس لیے بنیادی حیثیت رکھتا ہے کہ تجارت اور لین دین اعتماد پر قائم ہوتے ہیں۔اگر ناپ تول میں کمی، دھوکہ
 ۔ ہنظام بگڑ جاتا ہے، اعتماد ختم ہوتا ہے اور معاشی بدامنی پیدا ہوتی ہے

 الل کے غضب کا باعث بنتی ہے۔اسی لیے قرآن نے قومِ شعیب کی مثال دی جو ناپ تول میں کمی کرتی تھی، تو ان پر عذاب آیا۔ یہ اس بات کی علامت ہے کہ معاشی ناانصافی 

 سود )ربا( اور استحصال کا خاتمہ

ہاسلام نے سود کو ظلم اور عدل کے منافی قرار دیا ہے۔ہ

İبٰوا مَ الر ِ ُ الۡبيَۡعَ وَ حَرَّ Ĭ11وَ احََلَّ اللّٰه
 

 (ہحالانکہ الل نے تجارت )سوداگری( کو حلال فرمایا ہے اور سود کو حرام کیا ہےہ)ہ

الل اور اس کے رسول سے جنگ ہ سود کا نظام معاشرے میں امیر کو امیر تر اور غریب کو غریب تر کرتا ہے۔یہ محنت کش طبقے کے استحصال کا ذریعہ ہے، اس لیے قرآن نے اسے
ہو، نہ کہ یک طرفہ  (Profit & Loss Sharing) مترادف قرار دیا۔عدل و انصاف کا تقاضا یہ ہے کہ سرمایہ دار اور محنت کش کے درمیان نفع و نقصان کی شراکت کے

 ۔ہمفاد۔یہی اصول "مضاربہ" اور "مشارکہ" جیسے اسلامی مالیاتی اداروں کی بنیاد ہے

 مزدوروں اور محنت کشوں کے حقوقہ

 نبی صلى الله عليه وسلم نے فرمایا:ہاسلام نے عدل کے اصول کو مزدوروں اور محنت کشوں کے معاملات میں بھی سختی سے نافذ کیا۔

 İ ُُأعَْطُوا الْجَِيرَ أجَْرَهُ قبَْلَ أنَْ يَجِفَّ عَرَقهĬ   

 12(ہمزدور کو اس کی مزدوری پسینہ خشک ہونے سے پہلے دے دوہ)ہ

سرمایہ دارانہ نظام میں مزدور محض پیداوار کا ہ۔ ہے۔اسلام مزدور کو محض ایک آلۂ کار نہیں بلکہ انسانی احترام کا حقدار سمجھتا ہےیہ حدیث اسلامی معاشی عدل کا بہترین مظہر 
 ۔  ہذریعہ ہوتا ہے، جبکہ اسلامی نظام میں وہ شریکِ عمل اور امانت دار ہوتا ہے



 174  ( ہ2025جولائی     تا              دسمبر         )ہ 2 ہ :شمارہہ  ہ:5 نقطہ جلہ
ہاحتکار )ذخیرہ اندوزی( اور ناجائز منافع خوری کی ممانعہ

کو مفلس و محتاج بنا کر ایک مخصوص ہاحتکا کی سب سے ملعون قسم " سودی لین دین ہے جس اقتصادی نظام میں اس کا عمل دخل ہے وہ یکسر برباد اور تباہ ہے ۔یہ کروڑوں انسانوں ہ
 13طبقہ میں دولت کو سمیٹتا اور ان کو اس کا واحد اجارہ دار بنا دیتا ہے۔ہ

کیونکہ اس سے قیمتوں میں غیر ہ ہاسلام میں عدل و انصاف کا تقاضا ہے کہ معاشی وسائل سب کے لیے یکساں دستیاب ہوں۔ذخیرہ اندوزی )احتکار( کو سخت گناہ قرار دیا گیا ہے
ہفرمایا :ہرسول اکرم صلى الله عليه وسلم نے ۔منصفانہ اضافہ ہوتا ہے اور عوام استحصال کا شکار ہوتے ہیں

 İ ِمِنْهُ  مَن ُ ِ وَبَرِئَ اللَّّٰ   Ĭاحْتكََرَ طَعاَمًا أرَْبَعِينَ لَيْلَةً فَقدَْ بَرِئَ مِنَ اللَّّٰ

 "جو شخص اناج کو چالیس دن تک ذخیرہ کرے، وہ الل سے بری ہے اور الل اس سے بیزار ہے۔ہ"14

 

 ۔یعنی اسلامی معیشت میں عدل صرف لین دین تک محدود نہیں، بلکہ منڈی، قیمتوں، اور رسد و طلب کے توازن تک پھیلا ہوا ہےہ

 تجارت میں ایمان کا مظہرہ ہعدل اور دیانتہ

ہنبی صلى الله عليه وسلم نے فرمایا:ہاسلام نے تجارت کو عبادت کا درجہ دیا ہے، لیکن شرط یہ ہے کہ وہ دیانت پر مبنی ہو۔ہ

 İ  يقِينَ وَالشُّهَدَاءِ  التَّاجِر د ِ د وق  الأمَِين  مَعَ النَّبيِ ِينَ وَالص ِ  Ĭالصَّ

 15"ہسچا اور امانت دار تاجر قیامت کے دن نبیوں، صدیقوں اور شہیدوں کے ساتھ ہو گہ"

ہے۔اسلامی معیشت اسی عدل پر قائم رہ سکتی ہے جہاں نفع کے ساتھ یہ حدیث واضح کرتی ہے کہ عدل و دیانت محض دنیاوی کامیابی کا ذریعہ نہیں بلکہ اخروی نجات کا بھی سبب 
 نیکی اور تجارت کے ساتھ تقویٰ شامل ہو۔ہ

 عدلِ اجتماعہاور ہدولت کی منصفانہ تقسیم 

 قرآن نے تاکید کی ہے کہ:عدل صرف فردی نہیں بلکہ اجتماع بھی ہے۔

 İ ْكَيْ لََ يَك ونَ د ولَةً بيَْنَ الْأغَْنِيَاءِ مِنْك مĬ 

 "تاکہ دولت تمہارے مالداروں کے درمیان ہی گردش نہ کرتی رہے۔ہ"16

 اسلام نے زکوٰۃ، صدقہ، خیرات، عشر اور وقف جیسے نظاموں کے ذریعے دولت کو معاشرے کے مختلف طبقات میں منصفانہ طور پر گردش میں رکھا۔ہ

 ۔ہاور طبقاتی کشمکش کو ختم کرتا ہے ہیہی وہ عدلِ اجتماع ہے جو اسلامی معیشت کو استحکام بخشتا ہے



  175     خصوصی مطالعہاسلام میں معاشی اور معاشرتی زندگی کے توازن کا ہ
 

 عدل کا تعلق اخلاقیات سےہ

وہ کسی بھی مالی معاملے میں ظلم یا بے ہ اسلامی عدل صرف قانونی یا مالی ضابطہ نہیں بلکہ اخلاقی ذمہ داری ہے۔جب انسان یقین رکھتا ہے کہ الل اسے ہر عمل پر دیکھ رہا ہے، تو
 ۔ہ ہاور کسی کا حق نہ مارا جائےانصافی سے باز رہتا ہے۔یہی ایمان کا تقاضا ہے کہ ہر معاشی عمل کو عبادت سمجھ کر انجام دیا جائے، 

 حرمتِ سود اور اسلامی معاشی نظامہ

پیداوار کے، محض وقت گزرنے پر ہے۔سود ایسا مالی لین دین ہے جس میں بغیر کسی محنت، خطرے یا حقیقی حرمتِ سود )ربا( اسلامی نظامِ معیشت کی تیسری اور نہایت اہم بنیاد 
عدل، اسلام نے اسے صریح ظلم اور معاشرتی فساد کی جڑ قرار دیا ہے۔سود کا خاتم دراصل اسلام کے اُس بنیادی مقصد کی تکمیل ہے جو معیشت کو ہ۔نفع حاصل کیا جاتا ہےہ

 توازن اور فلاحِ عامہ پر قائم کرنا چاہتا ہے۔

 سود )ربا( کی تعریہ

ہ۔ہکا مطلب ہے بڑھنا یا زیادہ ہونا۔اصطلاحِ شرع میں ربا سے مراد ہے "ربا"لغوی اعتبار سے 

 İ ٍ  Ĭكُلُّ زِياَدَةٍ تشُْترََطُ عَلَى أصَْلِ الْمَالِ مِنْ غَيْرِ عِوَضٍ حَقِيقِي 

 "ہر وہ اضافہ جو اصل رقم پر مقرر کیا جائے بغیر کسی حقیقی معاوضے کےہ"

سلام اسے والا، محض وقت گزرنے کے بدلے میں رقم بڑھا کر وصول کرے تو وہ ربا ہے۔یہ اضافہ بغیر کسی محنت یا پیداوار کے حاصل ہوتا ہے، اس لیے اہ یعنی جب قرض دینے
 ناجائز منافع اور ظلم قرار دیتا ہے۔ہ

 قرآنِ کریم میں حرمتِ سودہ

 الل تعالیٰ فرماتا ہے:ہقرآن مجید میں متعدد مقامات پر سود کی حرمت بیان کی گئی ہے۔

İ ِ بَا لَۡ يَقوُمُونَ إِلَّۡ كَمَا يَقوُمُ الَّذِي يتَخََبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَس  Ĭ17الَّذِينَ يأَكُْلوُنَ الر ِ

 (ہجو لوگ سود کھاتے ہیں وہ قیامت کے دن ایسے کھڑے ہوں گے جیسے کوئی شیطان کے چھو جانے سے دیوانہ ہو گیا ہو)

 : ہفرمایاپھر 

باَ مَ الر ِ ُ الْبيَْعَ وَحَرَّ   Ĭ18İوَأحََلَّ اللّٰه

 (ہالل نے تجارت کو حلال کیا اور سود کو حرام کیا)

 :ہمزید فرمایا گیا



 176  ( ہ2025جولائی     تا              دسمبر         )ہ 2 ہ :شمارہہ  ہ:5 نقطہ جلہ
 İَباَ إنِْ كُنْتمُْ مُؤْمِنيِنَ   يا َ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الر ِ    Ĭأيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا اتَّقوُا اللَّّٰ

  19(ہاے ایمان والو! الل سے ڈرو اور جو سود باقی رہ گیا ہے اسے چھوڑ دو، اگر تم ایمان والے ہوہ)ہ

 ۔ہاور سب سے سخت تنبیہ ان الفاظ میں کی گئی

İ ْوَرَسُولِهِ   فإَِن ِ  Ĭلَمْ تفَْعَلوُا فَأذْنَوُا بِحَرْبٍ مِنَ اللَّّٰ

 20( ہپھر اگر تم نے ایسا نہ کیا تو الل اور اس کے رسول کی طرف سے جنگ کے لیے تیار ہو جاؤہ) ہ

 اور گناہ کے بارے میں نہیں آئی۔ہ یعنی سودی نظام، الل اور رسول صلى الله عليه وسلم کے خلاف اعلانِ جنگ کے مترادف ہے۔ یہ وہ جرم ہے جس پر اتنی سخت وعید کسی

 احادیثِ نبوی میں حرمتِ سودہ

 :ہرسولِ اکرم صلى الله عليه وسلم نے فرمایا

 İ  بَا، وَمُوكِلَهُ، وَكَاتبَِهُ، وَشَاهِدَيْهِ، وَقَالَ: هُمْ سَوَاء ِ آكِلَ الر ِ  Ĭلَعنََ رَسُولُ اللَّّٰ

 (21(ہلعنت کی گئی ہے، اور فرمایا کہ یہ سب برابر ہیںہ سود کھانے والے، دینے والے، لکھنے والے اور اس کے گواہوں پرہ

ایک اور روایت میں ہ ہے۔یہ حدیث واضح کرتی ہے کہ سود کا لین دین صرف لینے والے کے لیے نہیں بلکہ پورے سودی عمل میں شریک ہر فرد کے لیے ممنوع اور گناہ کبیر
ہہے:

 İبَا هُ  الر ِ جُلُ أمَُّ  Ĭسَبْعوُنَ حُوباً، أهَْوَنهَُا مِثْلُ أنَْ ينَْكِحَ الرَّ

 22(ہسود کے ستر درجے ہیں، ان میں سب سے ہلکا درجہ ایسا ہے جیسے کوئی اپنی ماں کے ساتھ زنا کرےہ) ہ

 یہ سخت الفاظ اس لیے ہیں کہ سود کا نتیجہ پورے معاشرے میں ظلم، غربت اور بے برکتی کی صورت میں ظاہر ہوتا ہے۔ہ

 سود کی حرمت کی عقلی و اخلاقی وجوہاتہ

 :۔ہاسلام نے سود کو حرام قرار دینے کی کئی گہری معاشی و اخلاقی وجوہات ہیں

 :ہاستحصال کا ذریعہہ

نتیجہ یہ کہ دولت طاقتوروں کے ہاتھ میں سمٹ آتی ہسود ہمیشہ کمزور طبقے کے استحصال پر مبنی ہوتا ہے۔ قرض لینے والا اکثر مجبور ہوتا ہے، جبکہ قرض دینے والا طاقتور۔ ہ
 ہے۔



  177     خصوصی مطالعہاسلام میں معاشی اور معاشرتی زندگی کے توازن کا ہ
 

 :ہمحنت اور نفع کا توازن ختم کرتا ہےہ

میں ہے جس میں خطرہ اور ہ ہسود میں نفع محنت سے نہیں بلکہ وقت کے گزرنے سے حاصل ہوتا ہے، جو کہ غیر اخلاقی اور غیر فطری ہے۔اسلام کہتا ہےنفع صرف اسی کاروبار
 محنت دونوں شامل ہوں۔ہ

 :ہطبقاتی فرق پیدا کرتا ہےہ

ہ۔ہہےہسودی نظام سرمایہ داروں کو امیر تر اور مزدوروں کو غریب تر بناتا ہے۔ یوں دولت کا ارتکاز ہو جاتا ہے جسے قرآن نے ناجائز قرار دیا 

 İ ْكَيْ لَۡ يَكُونَ دُولَةً بيَْنَ الْْغَْنيَِاءِ مِنْكُمĬ 

 23(ہدرمیان گردش نہ کرتی رہےہتاکہ وہ دولت تمہارے مالداروں کے )

 :ہاخلاقی زوالہ

 سودی نظام میں لالچ، خودغرضی، حرص اور رحم کی کمی پیدا ہوتی ہے۔ یہ انسان کو دوسروں کے دکھ سے بے حس کر دیتا ہے۔ہ

 اسلامی معیشت میں سود کا متبادلہ

" یعنی نفع و نقصان کی شرکت  Profit and Loss Sharingیہ نظام، "بھی دیا ہے۔ ہنظام ہعدل و اشتراک پر مبنیہاسلامی معاشی نظام نے سود کی ممانع کے ساتھ ساتھ ہ
ہکے اصول پر قائم ہیں۔ 

ہ:۔اس کے تحت کئی معاشی معاہدے رائج ہیںہ

 سرمایہ ایک فریق دیتا ہے اور محنت دوسرا کرتا ہے، نفع طے شدہ تناسب سے تقسیم ہوتا ہے۔ہ :مضاربہہ •

 سرمایہ لگاتے ہیں، نفع و نقصان سب میں مشترک ہوتا ہے۔ہتمام فریق  :مشارکہہ •

 چیز کرایے پر دے کر جائز معاوضہ حاصل کیا جاتا ہے۔ہ :اجارہہ •

 منافع کے ساتھ خرید و فروخت کا جائز طریقہ، جس میں نفع طے شدہ اور شفاف ہوتا ہے۔ہ :مرابحہ •

 ان اصولوں سے ایک ایسا مالیاتی ڈھانچہ وجود میں آتا ہے جو انصاف، شفافیت اور معاشرتی فلاح پر مبنی ہے۔ہ

 سودی نظام کے نقصانات )سماجی و معاشی اثرات(ہ

ہغربت اور معاشی ناہمواریہ

 سود کی وجہ سے دولت چند افراد کے ہاتھ میں سمٹ جاتی ہے۔ہ



 178  ( ہ2025جولائی     تا              دسمبر         )ہ 2 ہ :شمارہہ  ہ:5 نقطہ جلہ
 بے روزگریہ

 سودی سرمایہ کاری حقیقی پیداوار کے بجائے مالیاتی کھیلوں پر مبنی ہوتی ہے۔ہ

 بوجہقرضوں کا ہ

 غریب ممالک سودی قرضوں کے بوج تلے دب جاتے ہیں، جس سے ان کی خودمختاری ختم ہو جاتی ہے۔ہ

 روحانی و اخلاقی تباہیہ

 سود انسان کو الل پر توکل سے دور کر کے دنیا پرستی کی راہ پر ڈال دیتا ہے۔ہ

 سود کی حرمت فطرت کے مطابق نظامہ

کی طرف رہنمائی کرتا ہے۔انسان کو یہ سکھایا گیا کہ دولت کمانا مقصد نہیں بلکہ ہ ہکو فطرت کے مطابق اقتصادی سرگرمیوںاسلام سود کی ممانع کے ذریعے انسان 
کا ذریعہ ہے۔اسلامی نظام میں دولت کی گردش اور معاشی سرگرمیوں کا محور "عدل"، "رحم" اور "تعاون" ہیں، جب کہ سودی نظام کا محور ہخدمتِ خلق اور فلاحِ عامہ 

 "حرص"، "استحصال" اور "مفاد پرستی" ہے۔

 زکوٰۃ اور انفاق فی سبیل الل اسلامی معاشی نظام کا فلاحی ستون ہ

ہے۔اسی طرح  دولت کے ارتکاز کو بھی روکتا زکوٰۃ اسلام کا وہ بنیادی فریضہ ہے جو دولت کی منصفانہ تقسیم کو یقینی بناتا ہے۔ یہ نہ صرف فقراء و مساکین کی مدد کا ذریعہ ہے بلکہ
نع اور تجارت کی شفافیت تک صدقہ، خیرات اور وقف کے نظام سے بھی معاشرتی فلاح و بہبود کا تصور سامنے آتا ہے۔ اسلام کا معاشی نظام صرف عدل و انصاف، سود کی مما

ور اور محروم طبقوں کو سہارا دیتا ہے۔اس نظام کا سب سے مضبوط اور منظم محدود نہیں، بلکہ ایک ایسا فلاحی اور باہمی تعاون پر مبنی نظام بھی پیش کرتا ہے جو معاشرے کے کمز
یہ وہ اصول ہیں جو معاشرے میں دولت کے صحیح بہاؤ کو برقرار رکھتے ہیں، سرمایہ کے ارتکاز کو روک کر مالی توازن قائم کرتے ہیں اور زکوٰۃ اور انفاق فی سبیل الل۔ : حصہ ہے

ہ۔ہہیںہمعاشی ناہمواری کو کم کرتے 

سے چالیسواں حصہ نکال کر خدا کی ہ ساڑھے باون تولے چاندی ،ساڑھے سات تولہ سونا،مال تجارت اور مکانوں کے تجارتی کاروبار  پر اگر ایک سال پورا گزر جائے تو اس مال میں
ت اہم فریضہ ہے اور ارکان  ہ اسلام میں سے اہم رکن ۔ قرآن عزیز میں ادء زکوۃ اور فریضہ زکوۃ ہراہ میں دینا زکوۃ کہلاتا ہے۔خدائے تعالیٰ کی جانب سے مسلمانوں پر یہ ٹیکس ن 

مستقل اسی کو قانونی  دفعہ بنا یا گیا ہ ہکے احکام کو بار بار دھرایا گیا ہے کہیں ایمان بالل کے ساتھ اس کا ذکر ہے کہیں آخرت کے ذکر کے ساتھ اور کہیں قیامت صلوۃ اور کہیں
 24ہے۔

 لازمی معاشی فریضہہزکوٰۃ اسلام کا ہ

 ۔ ہکو ذکر کیا گیا ہے، جس سے اس کی اہمی واضح ہوتی ہے زکوٰۃکے ساتھ ہ نماززکوٰۃ اسلام کے پانچ بنیادی ارکان میں سے ایک ہے۔قرآنِ مجید میں درجنوں مقامات پر 

 لغوی اور شرع مفہومہ



  179     خصوصی مطالعہاسلام میں معاشی اور معاشرتی زندگی کے توازن کا ہ
 

ل کی پاکی، دل میں ہلفظ "زکوٰۃ" کے معنی بڑھنے، پاک ہونے اور بہتر ہونے کے ہیں۔شرعاً زکوٰۃ ہر صاحبِ نصاب مسلمان پر واجب مالی عبادت ہے، جس کا مقصد ماہ
 سخاوت اور معاشرے میں فلاح و مدد کا نظام قائم کرنا ہے۔ہ

 قرآن میں زکوٰۃ کی اہمیہ

   :الل تعالیٰ نے فرمایا

 İسُولَ   وَأقَيِمُوا كَاةَ وَأطَِيعوُا الرَّ لَةَ وَآتوُا الزَّ  Ĭالصَّ

 25(ہاور نماز قائم کرو، زکوٰۃ دو اور رسول کی اطاعت کروہ)ہ

 İ ِوَفيِ أمَْوَالِهِمْ حَقٌّ لِلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومĬ 

ہ26(ہان کے مالوں میں فقراء اور محروم کا حق ہےہ)ہ

 :ایک اور مقام پر فرمایا 

 İ ٍرْهُمْ بِعذََابٍ ألَِيم ِ فبََش ِ ةَ وَلَۡ ينُْفِقوُنَهَا فِي سَبيِلِ اللَّّٰ  Ĭوَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّ

 27(ہجو لوگ سونا اور چاندی جمع کرتے ہیں اور اسے الل کی راہ میں خرچ نہیں کرتے، انہیں دردناک عذاب کی خوشخبری سنا دوہ)

 ہے جو الل نے مالدار کے مال میں رکھا ہے۔ہ کا حقکرتی ہیں کہ زکوٰۃ محض خیرات نہیں، بلکہ غریبوں یہ آیات واضح ہ

 زکوٰۃ کا معاشی کردارہ

 :اسلامی معاشیات میں زکوٰۃ کے تین بڑے مقاصد ہیں

 دولت کی منصفانہ تقسیمہ (1)

 ارتکاز کی روک تھام ہوتی ہے۔ہ دولت کےدولت کو صرف مالدار طبقے تک محدود رہنے سے روک کر اسے معاشرے کے غریب طبقے تک پہنچانا۔اس طرح 

 غربت کا خاتمہ (2)

 فقراء، مساکین، بیوہ، یتیم، مکاتب اور مالی کمزور افراد زکوٰۃ کے ذریعے اپنی بنیادی ضروریات پوری کر سکتے ہیں۔ہ

 مال کی پاکیہ (3) 

 ۔ہاس میں الل کی طرف سے برکت پیدا ہوتی ہے۔مال حلال اور پاک ہو جاتا ہے    اسلامی تعلیمات کے مطابق جب انسان زکوٰۃ ادا کرتا ہے تو



 180  ( ہ2025جولائی     تا              دسمبر         )ہ 2 ہ :شمارہہ  ہ:5 نقطہ جلہ
 :قرآن کہتا ہے

 İيهِمْ بِهَا رُهُمْ وَتزَُك ِ  Ĭخُذْ مِنْ أمَْوَالِهِمْ صَدَقَةً تطَُه ِ

28(ہتم ان کے اموال سے صدقہ )زکوٰۃ( لے کر انہیں پاک اور پاکیزہ کر دوہ)
 

 زکوٰۃ کی تقسیم کے شرع مصارفہ

 :قرآنِ مجید نے واضح طور پر بتایا ہے کہ زکوٰۃ کن لوگوں کو دی جا سکتی ہے

 İ قاَبِ وَالْغاَرِ  إنَِّمَا دَقَاتُ لِلْفقَُرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلَّفَةِ قلُوُبهُُمْ وَفيِ الر ِ ِ وَابْنِ السَّبِيلِ  الصَّ  Ĭمِينَ وَفِي سَبيِلِ اللَّّٰ

 29(ہزکوٰۃ فقیروں، مسکینوں، زکوٰۃ جمع کرنے والوں، دل جوڑنے والوں، غلاموں کی آزادی، قرض داروں، الل کی راہ میں اور مسافروں کے لیے ہے)ہ

 :یہ فہرست یہ ثابت کرتی ہے کہ زکوٰۃ صرف بھوک، غربت اور ضرورت ہی نہیں بلکہ

 قرض کی ادائیگی •

 معاشی بحالیہ •

 غلامی کے خاتمہ •

 ، محض امداد نہیں۔ہاسلام ایک مکمل فلاحی نظام پیش کرتا ہےاور  تک کے لیے استعمال ہو سکتی ہے۔  رفاہی منصوبوں •

 رضاکارانہ خیراتہ ہانفاق فی سبیل اللہ

 یعنی الل کی رضا کے لیے مال خرچ کرنا، نیکی کے کاموں میں مالی تعاون کرنا۔ انفاق فی سبیل اللزکوٰۃ تو فرض ہے، لیکن اسلام انسان کو مزید آگے بڑھنے کا درس دیتا ہے۔ 

 :قرآن کہتا ہے

 İ َازِقِين ِ فَهُوَ يضَُاعِفهُُ لَكُمْ وَهُوَ خَيْرُ الرَّ  Ĭمَا تنُفِقوُا مِنْ شَيْءٍ فِي سَبِيلِ اللَّّٰ

 30(ہجو کچھ تم الل کی راہ میں خرچ کرو گے، الل اس کا کئی گنا بدلہ دے گہ)

 :صدقاتہ 

ہمسجد، مدرسہ، یتیم خانہ، ہسپتال، فلاحی منصوبوں، تعلیمی اداروں، رفاہی خدمات میں شامل ہو سکتے ہیں۔ہ

کے لیے انفرادی عطایا ہاسلام کے معاشی نظام میں انفرادی صدقات کو بھی اہمی حاصل ہے زکوۃ اور صدقات واجبہ کے علاوہ بھی اسلام نے حاجتمندوں کی وقتی حاجت 
نے اس کے متولق جگہ جگہ برانگیختہ اور امادہ کیا ہ کو عمل خیر کہہ کر اس کے لیے ترغیب دی ہے اور دنیا و آخرت کے اجر و ثواب کو نعم البدل بتا کر قرآن عزیز اور احادیث



  181     خصوصی مطالعہاسلام میں معاشی اور معاشرتی زندگی کے توازن کا ہ
 

 آ جاے کا اندیشہ تھا ۔ ہہے اور چونکہ اس کا تعلق انفرادی عطا سے ہے اور یہ اخلاق حسنہ اور اعمال فاضلہ کی ایک کڑی ہے۔ اس لیے اس میں دو اخلاقہ خطرات کے پیش
یہ کہ اس کا انفاق رضا ء الہہیٰ اور غرباء کے لیے ہایک یہ کہ معطی اپنی عطا کا احسان جتائے اور حاجت مندوں کو نادم اور شرمسار کر کے اس کو اذیت پہنچائے ۔ دوسرے 

خودی پر تہدید کرتے ہوئے ہ ہحاجت روائی کے لیے نہ ہو بلکہ دکھاوے اور نمائش کے لیے ہو ۔چنانچہ ان دونوں نے انسداد کے لیے نفس امارہ کی زجر توبیح اور انانیت و
  31ارشاد فرمایا گیا ہے:۔ہ

 İَوَالْيَوْمِ الْْخِرِ أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا لَۡ تبُْطِلوُا صَدَقاَتِكُمْ بِالْمَن ِ وَالْْذََىٰ كَالَّذِي ينُفِقُ مَالَهُ رِئاَءَ النَّاسِ وَلَۡ   يا ِ  Ĭ يؤُْمِنُ باِللََّّ

کرتا ہے اور الل پر  اے ایمان والو! اپنے صدقات و خیرات کو احسان جتا کر اور ایذا دے کر ضائع مت کرو اس شخص کی طرح جو اپنا مال لوگوں کے دکھانے کو خرچ (
 )32یقین رکھتا ہے اور نہ آخرت کے دن پر

 وقف اسلامی ویلفیئر ریاست کی بنیادہ

 اسلامی تاریخ میں وقف کا نظام بہت اہمی رکھتا ہے۔

 وقف وہ مستقل صدقہ ہے جس میں مال یا جائیداد الل کی راہ میں مستقل وقف کر دی جاتی ہے۔ہ •

وقف کے تحت چلتے تھے۔وقف نے بغیر حکومتی ٹیکس کے ہ مسافر خانہ ،مساجد،تعلیمی ادارےہ ،لائبریریاں، ہسپتال خلافتِ راشدہ اور عثمانی خلافت کے دور میں •
 ایک مضبوط فلاحی نظام قائم کیا۔ہ

 صدقہ  معاشرتی ہم دردی کا ذریعہہ

 صدقہ ہر صاحبِ نصاب پر فرض نہیںہ •

 شخص اپنی استطاعت کے مطابق ادا کر سکتا ہےہ لیکن ہر •

 صدقہ دل کو نرم کرتا ہے، معاشرے میں محبت بڑھاتا ہے، حسد اور طبقاتی نفرت کم کرتا ہےہ •

ہ:نبی صلى الله عليه وسلم نے فرمایا

 İ َدَقَةُ تطُْفِئُ الْخَطَاياَ كَمَا يُطْفِئُ الْمَاءُ النَّار  Ĭالصَّ

33(ہپانی آگ کو بجھاتا ہےہصدقہ گناہوں کو ایسے بجھا دیتا ہے جیسے ہ)
 

 زکوٰۃ اور انفاق سے دولت کے ارتکاز کا خاتمہ

 سرمایہ دارانہ نظام کی سب سے بڑی خرابی یہ ہے کہ دولت چند ہاتھوں میں جمع ہو جاتی ہے۔

 :قرآن اس خرابی کو روکنے کے لیے حکم دیتا ہے



 182  ( ہ2025جولائی     تا              دسمبر         )ہ 2 ہ :شمارہہ  ہ:5 نقطہ جلہ
 İ ْكَيْ لَۡ يَكُونَ دُولَةً بيَْنَ الْْغَْنيَِاءِ مِنْكُمĬ 

 34(ہتاکہ دولت تمہارے مالداروں کے درمیان ہی گردش نہ کرتی رہےہ)ہ

معیشت توازن ہ،ہغریب کی خریداری کی قوت بڑھتی ہے،طبقاتی فاصلے کم کرتے ہیں،معاشی گردش جاری رکھتے ہیں،دولت کو نیچے تک لے جاتے ہیں زکوٰۃ، صدقات اور وقف
 ۔پر قائم رہتی ہے

 اسلام میں ملکیت کا تصور ہ

 ہے۔اسلام نے ملکیت اسلام دینِ فطرت ہے، جو انسانی ضروریات، معاشی ضروریات، محنت کے حقوق اور معاشرتی ذمہ داریوں کے درمیان ایک متوازن نظام قائم کرتا

(Ownership / Possession) ہکے تصور کو نہ صرف تسلیم کیا بلکہ اسے انسانی آزادی، معاشی سرگرمی اور ترقی کی بنیاد بھی قرار دیا۔لیکن اسلام ملکیت کو مطلق اور بے 
 لگام حق نہیں سمجھتا بلکہ اسے شرائط، اخلاقی حدود اور معاشرتی ذمہ داریوں کے ساتھ مشروط رکھتا ہے۔ہ

 اسلام میں ملکیت کا بنیادی تصورہ

مال حاصل کرے،اس مال کا مالک بنے،اور اس سے فائدہ اٹھائے۔لیکن ساتھ ہی  اسلام یہ اجازت دیتا ہے کہانسان اپنی محنت، تجارت، وراثت، کسب یا سرمایہ کاری کے ذریعے
 :اسلام یہ واضح کرتا ہے کہ

ہ"ہہےہ (Trustee) حقیقی مالک الل ہے، اور انسان صرف امین"ہ

ہ:قرآن کہتا ہے

 İ ِمُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْْرَْض ِ  Ĭلِلََّّ

 35(ہآسمانوں اور زمین کی بادشاہی الل کے لیے ہےہ)ہ

 اس لیے انسان کی ملکیت اصل اور دائمی نہیں بلکہ عارضی اور امانت ہے۔ہ

 ملکیت مشروط ہے، مطلق نہیںہ

 اسلام مالک کو اس کے مال میں تصرف کا حق تو دیتا ہے، لیکن وہ حق محدود اور ذمہ داری کے ساتھ ہے۔ہ

 :قرآن کا اصولہ

 İ َۡلوُهَا إلَِى الْحُكَّامِ لِتأَكُْلوُا فضَْلَ النَّاسِ بِالظُّلْمِ  ل  Ĭتأَكُْلوُا أمَْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَلَۡ توَُص ِ

 36(ہلوگوں کے مال ناحق نہ کھاؤ اور نہ ہی حکمرانوں تک پہنچاؤ تاکہ تم دوسروں کے مال ناحق ہڑپ کروہ)ہ



  183     خصوصی مطالعہاسلام میں معاشی اور معاشرتی زندگی کے توازن کا ہ
 

 ہے۔ ہ ظلم، دھوکا اور استحصال کے ذریعے مال حاصل کرنا منعہے۔  دوسروں کو نقصان پہنچا کر امیر بننا منعہے۔ہ منع ہناجائز طریقے سے ملکیت لینا  یعنی

 اسلام میں ملکیت کی اقسامہ

 :اسلام نے تین اہم قسم کی ملکیت کو تسلیم کیا

 (Private Property) نجی ملکیتہ

ہش ر ط یہ کہجیسے   ہانسان کی محنت یا سرمایہ سے حاصل شدہ دولت  :گھر، زمین، کاروبار، باغات، جائیداد وغیرہ

 ۔ہحلال تجارت، محنت یا وراثت کے ذریعے حاصل ہوئی ہو ،سٹے بازی، سود، دھوکہ، رشوت یا حرام ذرائع سے حاصل نہ ہو،ظلم پر مبنی نہ ہو 

 ریاستی یا سرکاری ملکیتہ

 قدرتی وسائل: معدنیات، جنگل، دریاہ •

 عوامی املاک: سڑکیں، ہسپتال، پارک •

 قومی خزانہ، بیت المالہ •

 :یہ عوام کی امانت ہے، حکمران کی ذاتی ملکیت نہیں۔نبی صلى الله عليه وسلم نے فرمایا

 İ ٰإنَِّ النَّاسَ شُرِكَاءُ فيِ الْمَاءِ وَالنَّارِ وَالْمَرْعَىĬ 

 37(ہلوگ پانی، آگ اور چارے میں شریک ہیںہ)ہ

 یعنی شہری بنیادی ضروریات سے محروم نہ ہوں۔ہ

 عوامی ملکیتہاجتماع یا 

 روڈ، اسکول، لائبریریاںہ •

 زکوٰۃ، وقف، بیت المالہ •

 یہ کسی فرد کی ملکیت نہیں بلکہ پوری امت کی ملکیت ہوتی ہے۔ہ

 ملکیت کی حدود اور پابندیاںہ

 حلال ذرائعہ



 184  ( ہ2025جولائی     تا              دسمبر         )ہ 2 ہ :شمارہہ  ہ:5 نقطہ جلہ
 :اسلام میں ملکیت کا حق صرف حلال آمدنی پر ہے۔رسول صلى الله عليه وسلم نے فرمایا

 İأكََلَ الِإنْسَانُ طَعاَمًا حَرَامًا فلََ يدَْخُلُ الْجَنَّةَ  مَاĬ 

 38(ہجو جسم حرام سے پلا ہو، اس کے لیے جنت حرام ہےہ)

 نقصان کا حق نہیںہ

 :کوئی شخص اپنی ملکیت سے دوسروں کو نقصان نہیں پہنچا سکتا۔اسلامی اصول

 İ َۡتضَُرَّ نَفْسَكَ وَلَۡ تضُُرَّ النَّاسَ  لĬ 

 39(ہنہ خود نقصان پہنچاؤ، نہ دوسروں کو نقصان دوہ)ہ

 اسلام میں حرام ہے۔ہ فیکٹری لگا کر آلودگی پھیلانا،ذخیرہ اندوزی کرکے مصنوع مہنگائی پیدا کرنا،زمین یا راستہ روک کر دوسروں کی آمدورفت بند کرنا مثلاً

 سماجی ذمہ داریہ

 :ملکیت صرف لطف اٹھانے کا نام نہیں، بلکہ اس کے ساتھ فرائض بھی ہیں

 زکوٰۃہ ��

 صدقہہ ��

 وراثت کا قانونہ ��

 حقِ پڑوسیہ ��

 ملازمین کا حقہ ��

 اس سے مال صرف چند لوگوں کے ہاتھ میں جمع نہیں رہتا۔ہ

 فضول خرچی کی ممانعہ

ہاسلام میں مالک کو فضول خرچے کی بھی اجازت نہیںہ

 İ ِإنَِّ المُسْرِفيِنَ هُمْ أخَْوَةُ الشَّيْطَانĬ 

 40(ہ ہبیشک فضول خرچ شیطان کے بھائی ہیںہ) ہ ہ

 سود، جوا اور حرام کاروبار کی ممانعہ



  185     خصوصی مطالعہاسلام میں معاشی اور معاشرتی زندگی کے توازن کا ہ
 

 کے ذریعے حاصل ہو، اور جو معاشرے کو نقصان نہ پہنچائے۔ہ سرمایہ کاریہ ،تجارت،محنتہ ملکیت صرف وہی معتبر ہے جوہ

 ریاست کا کردارہاسلام میں ملکیت اور ہ

غریب، ،ظالم کی قوت محدود کرے،معاشی جرائم )رشوت، سود، ذخیرہ اندوزی( روکے،کوئی شخص لوگوں کے حقوق غصب نہ کرے ہریاست اس بات کی ذمہ دار ہے کہ
 یتیم، کمزور کی مدد کرےیعنی اسلامی معاشی نظام صرف چند امیروں کا تحفظ نہیں کرتا۔ہ

 کا مقصدہ ہ ہملکیت

 ۔ہخدمتِ خلق کا ذریعہ ہے ،امانت ہے،آزمائش ہے  بلکہہدولت اکٹھی کرنے کا ذریعہ نہیں،طاقت کی علامت نہیں اسلام کے نزدیک ملکیت

 ۔ہ:قرآن کہتا ہے

 İ ُ ا رَزَقَكُمُ اللَّّٰ  Ĭ  وَأنَْفِقوُا مِمَّ

  41(ہاور جو مال الل نے تمہیں دیا ہے، اس میں سے خرچ کروہ)ہ

 مقاصدہ اسلامی معاشی نظام کے بنیادیہ

 فلاحِ انسانیتہ

 اسلام کا مقصد صرف چند لوگوں کو امیر بنانا نہیں بلکہ پورے معاشرے کی فلاح ہے۔ہ

 دولت کی منصفانہ تقسیمہ

ہدولت کو چند ہاتھوں میں محدود رہنے سے روکنے کے لیے قرآن نے واضح ہدایت دیہ

İ ۡسُوۡلِ وَ لِذِی الۡقرُۡبٰی وَ الۡيتَٰمٰی وَ ال ِ وَ لِلرَّ ه ُ عَلٰی رَسُوۡلِہٖ مِنۡ اہَۡلِ الۡقرُٰی فََلِلِ مَسٰکِيۡنِ وَ ابۡنِ السَّبيِۡلِ ۙ کَیۡ لَۡ يَکُوۡنَ مَاۤ افَآَٰءَ اللّٰه
ٰٓءِ مِنۡکُمۡ   سُوۡلُ  اٰتٰىکُمُ  مَاۤ   وَ  ؕ  دُوۡلَۃًٌۢ بيَۡنَ الۡۡغَۡنِياَ َ  اتَّقوُا   وَ   ۚفاَنۡتہَُوۡا عَنۡہُ  نَہٰىکُمۡ  مَا وَ  ٭ فَخُذُوۡهُ  الرَّ َ شَدِيۡدُ الۡعِقَابِ اِ  ؕ   اللّٰه Ĭ42نَّ اللّٰه

 

ب ، عُریَنہ سمیت دیگر بغیر جنگ کے مفتوحہ( بستیوں والوں سے )نکال کر( اپنے) ی َ
 

یر ، فِدَک، خ ی ِ
ضَ 
( الل نے )قُرَیظہ، ن  رسول )صلی الل علیہ وآلہ وسلم( پر لوٹائے  جو )امَوالِ ف َ

( کے لئے اور ہیں وہ الل اور اس کے رسول )صلی الل علیہ وآلہ وسلم( کے لئے ہیں اور )رسول صلی الل علیہ و آلہ وسلم کے( قرابت داروں )یعنی بنو ہاشم اور بنو عبد المطّلبب
درمیان ہی نہ گردش کرتا ہ )معاشرے کے عام( یتیموں اور محتاجوں اور مسافروں کے لئے ہیں، )یہ نظامِ تقسیم اس لئے ہے( تاکہ )سارا مال صرف( تمہارے مال داروں کے

گردش کرے(۔ اور جو کچھ رسول )صلی الل علیہ وآلہ وسلم( تمہیں عطا فرمائیں سو اُسے لے لیا کرو اور جس سے تمہیں منع فرمائیں سو ہ ہرہے )بلکہ معاشرے کے تمام طبقات میں
  (ہ عذاب دینے والا ہے الل سخت)اُس سے( رُک جایا کرو، اور الل سے ڈرتے رہو )یعنی رسول صلی الل علیہ وآلہ وسلم کی تقسیم و عطا پر کبھی زبانِ طعن نہ کھولو(، بیشک



 186  ( ہ2025جولائی     تا              دسمبر         )ہ 2 ہ :شمارہہ  ہ:5 نقطہ جلہ
 معاشی استحکامہ

 سود، جوا، رشوت، احتکار )ذخیرہ اندوزی( اور اسراف سے اجتناب کے ذریعے اسلامی نظام ایک مستحکم اور پائیدار معیشت قائم کرتا ہے۔ہ

 تی ادارےہ اسلامی مالیاہ

ن میں شرکت قائم بینکنگ سسٹم میں سود کی بجائے "مشارکہ"، "مضاربہ"، "اجارہ" اور "مرابح" جیسے طریقے استعمال کیے جاتے ہیں۔ یہ نظام نفع و نقصا اسلامی اصولوں پر
 کے اصول پر مبنی ہے، جس سے سرمایہ دار اور مزدور دونوں کو انصاف ملتا ہے۔ہ

 اسلای نظامِ معیشت اور موجودہ چیلنجہ

 صورت میں ظاہر ہوتا ہے۔ہ ہآج دنیا کا سرمایہ دارانہ نظام سود اور منافع کی دوڑ میں اخلاقی اقدار سے خالی ہو چکا ہے، جس کا نتیجہ معاشی ناہمواری اور غربت کی

 اسلامی نظام ان خرابیوں کا علاج پیش کرتا ہے، مگر اس کے نفاذ کے لیے ایمان، دیانت، حکومتی عزم اور عوامی شعور ضروری ہے۔

ہنتیجہہ

پر قائم ہے۔ اگر دنیا اس ہ اسلام کا معاشی نظام نہ صرف دنیاوی فلاح بلکہ اخروی کامیابی کا بھی ضامن ہے۔ یہ نظام دولت کے توازن، عدلِ اجتماع اور انسانی اخوت
پیغام ہے کہ معیشت عبادت کا حصہ ہے، اور ہر معاشی سرگرمی میں الل کی نظام کو خلوص کے ساتھ اپنائے تو غربت، استحصال اور معاشی ناانصافیوں کا خاتم ممکن ہے۔ اسلام کا 

 رضا کو مقصود بنانا ہی حقیقی کامیابی ہے۔ہ

 

 ومراجہ ہمصادرہ

 

 
  الزمر 39: 62  1

 2   الانعام 6: 165 
 
  الذاریات 51: 19 3
 
  الحجرات 49: 18 4

  الحشر 59: 7 ہ5 
 
  الفرقان 25: 43 6

 
  الفرقان 25: 67 ہ7

 
  النحل 16: 90 8

 
  الانعام 6: 152 9

 
  الاعراف 7: 85 10
 
  البقرۃ ہ2: ہ275  11

  ابن ماجہہ ہ، ح ہ2443  ہ ہ12 
 
  حضرت مولانا محمد حفظ الرحمٰن سیو ہاروی، اسلام کا اقتصادی نظام، ادارہ اسلامیات لاہور، جل ہ2، ص ہ262 ہ13



  187     خصوصی مطالعہاسلام میں معاشی اور معاشرتی زندگی کے توازن کا ہ
 

 

یهقییہ بي   14  مسند  احمد،ح 19393، السنن الكبری للب

 
  سنن الترمذی،ح 1209 15

 الحشر ہ59: ہ7 ہ16
  البقرۃ 2: 275 17 
  البقرۃ 2: 275 18 
  البقرۃ 2: 278 19 

 
  البقرۃہ2: ہ279 ہ20

  مسلم شری،ہ ہح ہ1595 ہ ہ21 
 
  ہ  ہابن ماجہہ 2274، المستدرک لل حاکم 2302 ہ22

 
  ہالحشر ہ59: ہ7  23

 
 حضرت مولانا محمد حفظ الرحمٰن سیو ہاروی، اسلام کا اقتصادی نظام، ادارہ اسلامیات لاہور، جل ہ2، صہ120 ہ ہ24

  النور ہ24: ہ56 ہ25 
 
  ہالذاریات ہ51: ہ19 ہ26

 
  التوبہ 9: 34 27

  التوبہ 9: 103 ہ28 
 
  التوبہ 9: ہ60 ہ29

 
  البقرہ ہ2: ہ261 ہ30

 
  حضرت مولانا محمد حفظ الرحمٰن سیو ہاروی، اسلام کا اقتصادی نظام، ادارہ اسلامیات لاہور، جل ہ2، صہ319  ہ ہ31

  
 البقرۃ 2: 264 32

 
  ترمذی، ح 587،ابن ماجہ،ح 1851 33

  الحشر 59: 7 ہ34 
 
  آل عمران 189 35
 
  البقرۃ 2: 188 ہ36
 
  سنن ابو داؤد37

یهقییہ بي 38  مسند احمد ، السنن الكبری للب
  

 
  ابن ماجہ  39

  الاسراء17: 27 ہ40 
 
  الحدید57: 7 41

 
  الحشر 59: 7  42

1. Az-Zumar 39:62 

2. Al-An'am 6:165 

3. Adh-Dhariyat 51:19 

4. Al-Hujurat 49:18 

5. Al-Hashr 59:7 

6. Al-Furqan 25:43 

7. Al-Furqan 25:67 

8. An-Nahl 16:90 

9. Al-An'am 6:152 



 188  ( ہ2025جولائی     تا              دسمبر         )ہ 2 ہ :شمارہہ  ہ:5 نقطہ جلہ
 

10. Al-A'raf 7:85 

11. Al-Baqarah 2:275 

12. Ibn Majah, Hadith 2443 

13. Hazrat Maulana Muhammad Hifzur Rahman Seoharwi, Islam Ka Iqtisadi Nizam (Economic 

System of Islam), Idara Islamiyat Lahore, Vol. 2, p. 262 

14. Musnad Ahmad, Hadith 19393, Al-Sunan al-Kubra by al-Bayhaqi 

15. Sunan al-Tirmidhi, Hadith 1209 

16. Al-Hashr 59:7 

17. Al-Baqarah 2:275 

18. Al-Baqarah 2:275 

19. Al-Baqarah 2:278 

20. Al-Baqarah 2:279 

21. Sahih Muslim, Hadith 1595 

22. Ibn Majah 2274, Al-Mustadrak lil-Hakim 2302 

23. Al-Hashr 59:7 

24. Hazrat Maulana Muhammad Hifzur Rahman Seoharwi, Islam Ka Iqtisadi Nizam (Economic 

System of Islam), Idara Islamiyat Lahore, Vol. 2, p. 120 

25. An-Nur 24:56 

26. Adh-Dhariyat 51:19 

27. At-Tawbah 9:34 

28. At-Tawbah 9:103 

29. At-Tawbah 9:60 

30. Al-Baqarah 2:261 

31. Hazrat Maulana Muhammad Hifzur Rahman Seoharwi, Islam Ka Iqtisadi Nizam (Economic 

System of Islam), Idara Islamiyat Lahore, Vol. 2, p. 319 

32. Al-Baqarah 2:264 

33. Tirmidhi, Hadith 587, Ibn Majah, Hadith 1851 

34. Al-Hashr 59:7 

35. Al-Imran 3:189 

36. Al-Baqarah 2:188 

37. Sunan Abu Dawood 

38. Musnad Ahmad, Al-Sunan al-Kubra by al-Bayhaqi 

39. Ibn Majah 

40. Al-Isra 17:27 

41. Al-Hadid 57:7 

42. Al-Hashr 59:7 


