
 

Institute Lahore (53720), Pakistan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

کےبارے میں ملحدین کی آراء کا جائزہ   یہود   انبیاء   

Atheist Perspectives on the Jewish Prophets: An Analytical 

Overview 

 

Atta Ur Rehman  
PhD scholar 

 Department of Islamic Studies & Arabic, Gomal University Dera Ismail Khan 

Email: ata.rahman1987@gmail.com   

 

Dr. Manzoor Ahmad 

Assistant Professor 

Department of Islamic Studies & Arabic, Gomal University Dera Ismail Khan 

email: drmanzoor67@yahoo.com 

 
  

 

 

Published online: 15 Dec, 2025 

 View this issue  
   

Complete Guidelines and Publication details can be found at: 

    https://nuqtahjts.com/index.php/njts/publication-ethics 

Nuqtah  Journal of Theological Studies 

Editor: Dr Shumaila Majeed 

(Bi-Annual) 

Languages : English, Urdu, Arabic 

pISSN: 2790-5330 eISSN: 2790-5349 

https://nuqtahjts.com/index.php/njts 

Published by 

Resurgence Academic and Research  

Email: editor@nuqtahjts.com 

mailto:drmanzoor67@yahoo.com
https://nuqtahjts.com/index.php/njts/publication-ethics


 2  (  2025   دسمب  تا   جولائی  ) 2      شمارہ  5   جل : نقط 
 

 

Abstract 
This study examines the atheist critical perspective on the Prophets of jews. Findings indicate that atheists 

view biblical texts not as historical records but as literary and mythic constructions shaped over time. 

Revelation is interpreted as a psychological or social phenomenon and miracles are regarded as symbolic 

or moral allegories. Ethically, atheists consider many Old Testament commands incompatible with 

modern humanistic values. Overall, the atheist critique challenges the historical, rational, and moral 

foundations of the religious narrative, while religious traditions respond through theological and 

historical counterarguments. 

Key Words: Atheist, Perspectives, Prophets, Jews, Analytical Overview 

 

 کے بجائے ادبی اور یہودکے بارے میں ملحدین کے تنقیدی نقطۂ نظر کا جائزہ پیش کرتی ہے۔ مطالعہ سے واضح ہوتا ہے کہ ملحدین تورات کے متون کو تاریخی شواہد    یہ تحقیق انبیاء  
قی تمثیل سمجھا جاتا ہے۔ اخلاقی سطح پر وہ عہدِ قدیم کے  اسطوری تشکیل کے طور پر دیکھتے ہیں۔ ان کے نزدیک وحی ایک نفسیاتی یا سماجی مظہر ہے، جبکہ معجزات کو علامتی یا اخلا

 بنیادوں کو چیلنج کرتی ہے، جس کا مذہبی روایت  احکامات کو جدید انسانی اقدار سے غیر ہم آہنگ قرار دیتے ہیں۔ مجموعی طور پر ملحدانہ تنقید مذہبی بیانیے کی تاریخی، عقلی اور اخلاقی
 ئل کے ذریعے جواب دیتی ہے۔ جانب  دیگر الٰہیاتی و تاریخی دلا

 روحانی نظام کے گرد گھومتا یہودیت دنیا کے قدیم ترین مذاہب میں سے ایک ہے جس کی جڑیں ہزاروں سال پرانی ہیں۔ یہ مذہب ایک خدا پر ایمان، اخلاقی تعلیمات اور ایک
کا حامل ہے۔ انبیا کو اللہ کے منتخب کردہ بندے مانے جاتے ہیں جنہیں خدا نے  ہے جسے یہودی پیروکار اپنے لیے رہنما مانتے ہیں۔ یہودیت میں انبیاء کا کردار بنیادی اہمیت  ء 

ئے اور انہیں صحیح راستے پر چلنے کی  انسانیت کو راہ ہدایت پر لانے کے لیے چنا۔ یہ انبیاء نہ صرف مذہبی رہنما تھے بلکہ انہوں نے بنی اسرائیل کو اللہ کی طرف سے احکام پہنچا
 :یہودی پروٹوکولز نے یوں بیان کیا ہے وکٹرای مارسڈن،  -تلقین ک

یہ ذمہ داریاں صرف دینی تعلیمات کی فراہمی تک   "یہودیت میں انبیاء کو اللہ کے برگزیدہ بندے مانے جاتےہیں جنہیں خدا نے خاص ذمہ داریوں کے ساتھ مبعوث کیا۔ 
کے ساتھ براہ راست رابطہ قائم کرنے والے انسان سمجھا جاتا تھا   محدود نہیں تھیں بلکہ انبیاء نے بنی اسرائیل کے لوگوں کی اخلاقی، سماجی اور روحانی رہنمائی بھی کی۔ انبیاء کو خدا

مانا جاتا ہے جنہوں نے بنی  اور ان کے ذریعے اللہ نے اپنے پیغامات کو بنی اسرائیل تک پہنچایا۔یہودیت میں انبیاء کا مقام انتہائی بلند ہے۔ انہیں اللہ کے رسولو ں کے طور پر 
  طرف بلایا بلکہ انہیں اخلاقی تعلیمات اور سماجی انصاف کے اصولوں کی بھی تعلیم دی۔ یہ انبیاء اللہ کے نمائندے تھے اور ان کی حیثی اسرائیل کو نہ صرف خدا کی عبادت کی

انبیاء کا انتخاب اللہ کی طرف سے ایک خاص مقصد کے تحت ہوتا تھا۔ یہ انبیاء مختلف   ایک ایسے رابطے کی تھی جو خدا اور انسانوں کے درمیان پیغام رسانی کا کام کرتے تھے۔
پر رہنمائی فراہم کریں۔ انبیاء کا مقصد بنی اسرائیل کو وہ بنی اسرائیل کو درست راستے  اور مختلف حالات میں مبعوث کیے گئے تاکہ  اور ان کی  وقتوں   اللہ کی طرف مائل کرنا 

1اصولوں کو نافذ کرنا تھا۔"  زندگیوں میں دینی
 

 الہامی پیغام اور انبیاء 

اس میں بنی اسرائیل کے لیے ہدایت، اصلاحات    یہودی مذہب کے مطابق انبیاء کو الہامی پیغام ملتا تھا جو وہ اپنی قوم تک پہنچاتے تھے۔ یہ پیغام اللہ کی مرضی کا عکاس ہوتا تھا اور
ذر کا  ہدایت  اسرائیل کے لیے  یہ پیغام نہ صرف بنی  اصولوں کی تعلیمات شامل ہوتی تھیں۔  دینی  واضح اور  احکام کی تفصیلات بھی  اپنے  اللہ نے  انبیاء کے ذریعے  تھا بلکہ  یعہ 

رکیں۔ ي  ہے: لكها نے  ابن كث



 3       کےبارے میں ملحدین کی آراء کا جائزہ   یہود  انبیاء  
 

کو   اوقات یہ پیغام انفرادی ہدایت پر مبنی ہوتا تھا جیسے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام  وہ اپنے بیٹے حضرت "الہامی پیغام کی نوعیت مختلف ہوتی تھی۔ بعض  دیا کہ  اللہ نے حکم 
 جیسے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کو حکم دیا گیا کہ وہ بنی اسرائیل کو مصر سے اسماعیل علیہ السلام کو قربان کریں جبکہ دوسری بار یہ پیغام اجتماعی ہدایت کے طور پر نازل ہوتا تھا

 توبہ کی طرف مائل کرتا تھا۔ انبیاء نے بنی  نجات دلائیں۔انبیاء کو ملنے والا الہامی پیغام اکثر بنی اسرائیل کے لوگوں کو ان کے گناہوں اور غلطیوں کی نشاندہی کرتا تھا اور انہیں
ندہی کی اور انہیں صحیح  اللہ کی طرف سے ملنے والے انعامات اور سزاوں کے بارے میں بھی آگاہ کیا۔ انبیاء کے ذریعے اللہ نے بنی اسرائیل کو ان کی غلطیوں کی نشااسرائیل کو  

 2راستے پر چلنے کی ترغیب دی"۔ 

 انبیاء کا ذکر اور تورات 

ا ور ان کے معجزات کا یہودیت کے مقدس متون میں انبیاء کا ذکر بہت تفصیل سے موجود ہے۔ تورات جو کہ یہودیت کی سب سے مقدس کتاب ہے میں انبیاء کی تعلیمات 
اور کتب مقدس بھی یہودی مذہب میں اہمیت رکھتی ہیں جن میں انبیاء کی زندگی، ان کے اقوال اور ان کے اعمال کا ذکر کیا   تفصیلی ذکر ملتا ہے۔ تورات کے علاوہ انبیاء کی کتابی 

 ہارون یحیی  گیا ہے۔

يسع ؑ، حضرت یرمیاہؑ، اور حضرت   "تورات میں انبیاء کی حیثی ایک مقدس اور منتخب بندے کی ہے جنہوں نے اللہ کے احکام کو بنی اسرائیل تک پہنچایا۔ ان کتابوں میں حضرت ی

ور غلطیوں کی نشاندہی کی۔یہودی مذہب میں انبیاء کی تعلیمات کو دین  حزقیلؑ جیسے انبیاء کا ذکر شامل ہے جنہوں نے بنی اسرائیل کو اللہ کی طرف بلایا اور انہیں ان کے گناہوں ا
صرف بنی اسرائیل کے لیے ہدایت  کی اساس سمجھا جاتا ہے۔ ان تعلیمات میں اللہ کی عبادت، عدل و انصاف اور انسانیت کی خدمت جیسے اصول شامل ہیں۔ انبیاء کی تعلیمات نہ

3کی زندگیوں میں بھی ایک اہم کردار ادا کیا"۔   کا ذریعہ تھیں بلکہ انہوں نے یہودی قوم
 

 معجزات اور انبیاء 

 کہ وہ اللہ کے برگزیدہ بندے ہیں اور یہودی مذہب میں انبیاء کے معجزات کو ان کی نبوت کی تصدیق کا ایک اہم ذریعہ مانا جاتا ہے۔ ان معجزات کے ذریعے انبیاء نے یہ ثابت کیا 
 کے لیے تھے بلکہ ان کے ذریعے انبیاء نے اپنی نبوت کی صداقت کو ان کے پاس اللہ کا پیغام ہے۔ یہ معجزات نہ صرف بنی اسرائیل کے لوگوں کو اللہ کی قدرت کا یقین دلانے

 بھی ثابت کیا۔ 

س عصا کے ذریعے دریا کو دو حصوں  معجزات کی نوعیت مختلف ہوتی تھی۔ مثلاً حضرت موسٰی علیہ السلام کے معجزات میں فرعون کے دربار میں عصا کو سانپ میں بدلنا اور پھر ا 
ر یہودی مذہب میں ان کا ذکر بہت احترام کے ساتھ کیا جاتا ہے۔ میں تقسیم کرنا شامل ہے۔ یہ معجزات حضرت موسیٰ ؑ کی نبوت کی تصدیق کے لیے انتہائی اہم سمجھے جاتے ہیں او 

ا مُوسَى  قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں۔   نَ يْ اا ฀یبَ ـلكْ ت َ ٱوَلقََد ْ ءَات َ ْ  ه  ۢ  مِ  وَقفَ يَينْنَ ا ۢ   ل ُسُ  ٱب     ۦبََ نَ يْ يسَى وَءَات َ نَ ٱ  ع ي َ  بَْ نَ ٱ  مَرْييَ ي   ฀4یت   ـلََْ
 

 کو کتاب دی اور ان کے بعد کئی رسول بھیجے اور ہم نے عیسیٰ بن مریم کو واضح نشانیاں عطا کیں(  )اور بے شک ہم نے موسیٰؑ

يسع علیہ السلام کے معجزات بھی یہودی مذہب میں بہت اہمیت رکھتے ہیں۔ حضرت الیاس کے بار ے میں کہا جاتا ہے کہ وہ  اسی طرح حضرت الیاس علیہ السلام اور حضرت الي
اور دیگر معجزات دکھائے۔ یہ معجزات ا والوں کو زندہ کیا  يسع نے مرنے  الي اور حضرت  رابطے کی  آسمان کی طرف زندہ اٹھا لیے گئے  اور اللہ کے ساتھ ان کے  نبیاء کی نبوت 

 تصدیق کے لیے بہت اہم سمجھے جاتے ہیں۔ 

5ایک ہے۔"   حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلى الله عليه وسلم نے فرمایا: "تمام انبیاء بھائی ہیں ان کی مائیں مختلف ہیں لیکن ان کا دین
 

 انبیاء کی تعلیمات اور سماجی اصلاحات 



 4  (  2025   دسمب  تا   جولائی  ) 2      شمارہ  5   جل : نقط 

ائیل کے لوگوں کو اللہ کی عبادت کے یہودیت میں انبیاء کی تعلیمات کو نہ صرف مذہبی بلکہ سماجی اور اخلاقی اصلاحات کے لیے بھی بہت اہمیت دی جاتی ہے۔ انبیاء نے بنی اسر
 ہے:لكها نے  ر انسانی حقوق جیسے اصول شامل ہیں۔ غامدیساتھ ساتھ عدل و انصاف اور سماجی انصاف کی بھی تعلیم دی۔ انبیاء کی تعلیمات میں رحم دلی، خدمت خلق او 

ان کے طور پر بنی اسرائیل کی  "حضرت داؤد علیہ السلام اور حضرت سلیمان علیہ السلام کی زندگیوں میں عدل و انصاف کا پہلو بہت نمایاں ہے۔ حضرت داؤد نے ایک عادل حکمر
دوران عدل و انصاف کا اعلیٰ نمونہ پیش کیا اور اپنی قوم کو اللہ    رہنمائی کی اور ان کی زندگی میں عدل و انصاف کے کئی واقعات ملتے ہیں۔ حضرت سلیمان نے بھی اپنی حکمرانی کے 

 6کے راستے پر چلنے کی تلقین کی"۔ 
قیات کی تعلیم دی اور ان کی زندگیوں کو  انبیاء کی تعلیمات میں بنی اسرائیل کے لیے ایک مثالی طرز عمل کی رہنمائی شامل تھی۔ انبیاء نے لوگوں کو توحید، عدل و انصاف اور اخلا

 اور انہیں اپنی زندگیوں میں اپنانے کی کوشش کی جاتی ہے۔  ایک مثالی نمونہ بنا دیا۔ یہ تعلیمات آج بھی یہودی مذہب کے پیروکاروں کے لیے ایک رہنما اصول ہیں

 انبیاء کا بنی اسرائیل پر اث 

 کی ترغیب دی اور انہیں دنیا و آخرت میں  یہودیت میں انبیاء کا کردار بنی اسرائیل کی تاریخ اور مذہب میں انتہائی اہم رہا ہے۔ انبیاء نے بنی اسرائیل کو اللہ کے راستے پر چلنے
اثات چھوڑے اور ان کی سماجی اور دینی زندگیوں کو ایک مضبوط بنیاد فراہم    کامیابی کے راستے پر چلنے کی تلقین کی۔ انبیاء کی تعلیمات نے بنی اسرائیل کی زندگیوں میں گہرے

 کی۔ 

تعلیمات فراہم کیں بلکہ انہیں سماجی انصاف اور  یہودی مذہب میں انبیاء کی تعلیمات کو ایک روحانی اور اخلاقی رہنمائی کا ذریعہ مانا جاتا ہے۔ انبیاء نے بنی اسرائیل کو نہ صرف دینی
 ایک اہم مقام رکھتی ہیں اور انہیں دینی، سماجی اور اخلاقی اصولوں کی پیروی کی انسانی حقوق کی اہمیت سے بھی آگاہ کیا۔ انبیاء کی تعلیمات آج بھی یہودی قوم کی زندگیوں میں

یہ انبیاء نہ صرف دینی رہنما تھے  تھے۔تلقین کرتی ہیں۔یہودیت میں انبیاء کو اللہ کے منتخب کردہ بندے مانے جاتے ہیں جو لوگوں کو راہ ہدایت پر لانے کے لیے مبعوث کیے گئے 
اور ان کی زندگی کا مطالعہ یہودیت میں ایک   بلکہ انہوں نے بنی اسرائیل کو اللہ کی طرف سے احکام پہنچائے اور انہیں صحیح راستے پر چلنے کی تلقین کی۔ انبیاء کی تعلیمات، معجزات

 اہم مقام رکھتا ہے۔ 

عمل پیش کیا اور بنی اسرائیل کو اللہ کے یہودی مذہب میں انبیاء کی حیثی اور ان کی تعلیمات کو دین کی اساس سمجھا جاتا ہے۔ انبیاء نے اپنی زندگیوں کے ذریعے ایک مثالی طرز 
مل ہیں جو آج بھی یہودی مذہب کے پیروکاروں کے لیے ایک رہنما  راستے پر چلنے کی ترغیب دی۔ انبیاء کی تعلیمات میں توحید، عدل و انصاف اور خدمت خلق جیسے اصول شا

زمی حصہ بھی ہے۔ انبیاء کی تعلیمات اصول ہیں۔یہودیت میں انبیاء کا ذکر نہ صرف مذہبی متون میں موجود ہے بلکہ ان کی زندگیوں کا مطالعہ یہودی تاریخ اور ثقافت کا ایک لا
 میں بہت احترام کے ساتھ یاد کیا جاتا ہے اور انہیں ایک مقدس ورثے کے طور پر نسل در نسل منتقل کیا جاتا ہے۔ اور ان کے معجزات کو آج بھی یہودی مذہب 

 ء ملحدین کی آرا 

ت کا نتیجہ ہوتی ہیں اور انہیں تاریخی  ملحدین عام طور پر مذہبی تعلیمات اور داستانوں کو تنقیدی نظر سے دیکھتے ہیں۔ ان کے مطابق مذہبی داستانیں اکثر انسانی تصورات اور تخیلا
 سے منظر عام پر آتی ہیں جن کی تفصیلی جائزہ درج ذیل ہے۔  حقائق کے طور پر قبول نہیں کیا جا سکتا۔ انبیاء یہود کے بارے میں ملحدین کی آراء مختلف زاویوں

 تاریخی اور سائنسی تنقید 

اور غیر حقیقی سمجھتے ہیں۔ ان کے مطابق ملحدین کے نزدیک انبیاء یہود کی داستانیں اور ان کے معجزات تاریخی حقائق سے میل نہیں کھاتے اور وہ ان واقعات کو زیادہ تر افسانوی  
   ایک روحانی اور اخلاقی رہنمائی فراہم کرنے کے لیے تخلیق کیں۔یہ داستانیں بعد میں یہودی مذہب کے پیروکاروں نے مذہبی تعلیمات کو تقویت دینے اور اپنی قوم کے لیے

7“The prophetic narratives were shaped long after the events they claim to describe.” 



 5       کےبارے میں ملحدین کی آراء کا جائزہ   یہود  انبیاء  
 

 ہیں کہ تاریخی شواہد کی عدم موجودگی یا  ملحدین کے نقط نظر سے انبیاء کی داستانوں میں کئی ایسے پہلو ہیں جو تاریخی حقائق کے ساتھ مطابقت نہیں رکھتے۔ وہ اس بات پر زور دیتے
  موجودہ شواہد میں تضادات انبیاء کے وجود اور ان کے دعووں کی صداقت پر سوالات اٹھاتے ہیں۔ 

دیت کے مذہبی متون میں ایک اہم مثال کے طور پر حضرت موسٰی علیہ السلام کی قیادت میں بنی اسرائیل کا مصر سے خروج اور ان کا چالیس سال تک صحرائے سینا میں بھٹکنا یہو
یمہ کے شواہد موجود نہیں ہیں جو اس واقعے کو حقیقت کے طور پر واقعہ کے طور پر پیش کیا گیا ہے۔ لیکن ملحدین کا کہنا ہے کہ اس واقعے کے حق میں مضبوط تاریخی یا آثار قد

 ثابت کر سکیں۔ ان کے نزدیک یہ قصہ زیادہ تر افسانوی یا علامتی ہے جسے مذہبی تعلیمات کو تقویت دینے کے لیے پیش کیا گیا۔ 

 نظر میں تاریخی طور پر متنازع  اسی طرح حضرت داؤد علیہ السلام اور حضرت سلیمان علیہ السلام کے دور حکومت کی عظمت اور ان کے معجزاتی کارناموں کا ذکر بھی ملحدین کی
ین کا کہنا ہے کہ یہ داستانیں ممکنہ طور پر بعد میں تخلیق کی ہے۔ اس دور کے آثار قدیمہ کے شواہد ان دعووں کی تصدیق نہیں کرتے جو یہودی متون میں پیش کیے گئے ہیں۔ ملحد

 گئیں تاکہ یہودی قوم کو ایک عظیم ماضی اور مذہبی شناخت فراہم کی جا سکے۔ 

 معجزات پر تنقید 

اور انہیں عقلی طور پر ثابت نہیں  ملحدین انبیاء علیہ السلام  کیا جا سکتا۔  کے معجزات کو بھی سخت تنقید کا نشانہ بناتے ہیں۔ ان کے مطابق معجزات کا کوئی سائنسی جواز نہیں ہوتا 
اس تنقید کو رچرڈ   غیر منطقی قرار دیتے ہیں۔  معجزات کو اکثر ایسے واقعات کے طور پر بیان کیا جاتا ہے جو سائنسی قوانین اور قدرتی اصولوں کے خلاف ہوتے ہیں جسے ملحدین

 :میں یوں بیان کیا "The God Delusion"ڈاکنز نے اپنی کتاب 

"Miracles are simply violations of the laws of nature and science has never shown them to be possible. The miracle 

8
stories are generally either exaggerations, misunderstandings or outright fabrications." 

اور سائنس نے کبھی بھی انہیں ممکن نہیں ثابت کیا۔ معجزوں کی کہانیاں عموماً یا تو مبا لغہ آرائی، غلط فہمی، یا مکمل طور پر  معجزات دراصل قدرتی قوانین کی خلاف ورزی ہیں، 
 اختراعات ہوتی ہیں۔ 

 واقعہ تورات میں بیان کیا گیا ہے کہ  مثال کے طور پر حضرت موسی علیہ السلام کے دریا کو دو حصوں میں تقسیم کرنے کے واقعے کو یہودیت میں ایک عظیم معجزہ سمجھا جاتا ہے۔ یہ
اسرائیل نے خشک زمین پر چل کر دریا کو عبور کیا۔ ملحدین کا کہنا ہے کہ اس    حضرت موسٰی نے اللہ کے حکم سے اپنا عصا دریا پر مارا اور دریا دو حصوں میں تقسیم ہو گیا جس سے بنی

 کیا جا سکتا۔ اسی طرح قرآن مجید میں  واقعے کا کوئی سائنسی یا منطقی جواز نہیں ہے اور یہ واقعہ قدرتی قوانین کے خلاف ہے اس لیے اسے ایک حقیقی واقعہ کے طور پر قبول نہیں
 کا ایک اور معجزہ "ید بیضاء" کا ذکر کیا گیا ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں۔  حضرت موسیٰ علیہ السلام

ر  سُوءٓ  ْ ي َ
ن

اءَٓ مِْ غ نَ يْ رجُْ بََ ْ
ن يينَْ كَ ت َ   جََ

ن
کَ ف ْ ييَ َ  وَأَدْخن 

 )اور اپنا ہاتھ اپنی جیب میں ڈال، وہ بغیر کسی عیب کے سفید نکلے گا یہ موسیٰ کا ایک معجزہ تھا( 
ئی سائنسی یا عقلی جواز نہیں ہے اور یہ  اسی طرح حضرت ایلیاہ نبی کے آسمان پر زندہ اٹھا لیے جانے کا واقعہ بھی ملحدین کی نظر میں غیر منطقی ہے۔ ان کے مطابق اس واقعے کا کو

 سکتے ہیں لیکن انہیں حقیقی واقعات کے طور پر قبول نہیں کیا جا سکتا۔ انسانی تجربات اور علم کے دائرے سے باہر ہے۔ ملحدین کے نزدیک ایسے واقعات افسانوی یا علامتی ہو 

 طور پر قبول کرنے کی بجائے انہیں  ملحدین کی یہ تنقید مذہبی عقائد اور ایمان کے بارے میں ایک نئی بحث کو جنم دیتی ہے۔ ان کے مطابق مذہبی داستانوں کو تاریخی حقائق کے
اور عقائد کا حصہ مانتے ہیں اور انہیں حقیقی واقعات کے طور پر قبول   علامتی یا افسانوی معنوں میں دیکھا جانا چاہیے۔ اس کے برعکس مذہبی پیروکار ان داستانوں کو اپنے ایمان

اور انہیں سائنس اور عقل کی بنیاد پر پرکھنا کرتے ہیں۔ملحدین کا نقط نظر یہ ہے کہ مذہبی داستانوں کا افسانوی اور غیر حقیقی پہلو انسانی تاریخ اور علم کے دائرے میں نہیں آتا  



 6  (  2025   دسمب  تا   جولائی  ) 2      شمارہ  5   جل : نقط 

کرتا ہے جس میں سائنس اور عقل کے چاہیے۔ اس کے برعکس مذہبی پیروکاروں کا ایمان اور ان کا مذہبی عقیدہ انہیں ان داستانوں کو ایک مختلف نقط نظر سے دیکھنے پر مجبور  
 بجائے ایمان اور روحانی تجربات کو ترجیح دی جاتی ہے۔ 

 گہری بحث کی راہ ہموار ہوتی ہے۔ اس  یہ تنقید مذہبی عقائد کی صحت اور ان کی بنیادوں پر سوالات اٹھاتی ہے اور اس کے نتیجے میں مذہبی پیروکاروں اور ملحدین کے درمیان ایک
 ل کیا جا سکتا ہے۔بحث کا مرکز یہ ہے کہ مذہبی داستانوں کو کس طرح سمجھا جائے اور انہیں کس حد تک حقیقت کے طور پر قبو

 مذہبی اور اخلاقی تنقید 

اوقات ایسے عناصر شامل ہوتے ہیں جو جدید  ملحدین انبیاء کی تعلیمات اور کردار کو بھی انتہائی تنقیدی نظر سے دیکھتے ہیں اور ان کے نزدیک انبیاء کے اعمال اور افعال میں بعض  
 برعکس ہے کیونکہ مذہبی پیروکار انبیاء کو نہ صرف مقدس ہستیاں مانتے  اخلاقیات اور انسانی حقوق کے اصولوں کے خلاف ہیں۔ انبیاء کے بارے میں یہ نقط نظر مذہبی عقائد کے

نزنر چ ن  لکھتے ہیں کہ ہیں بلکہ ان کے کردار اور اعمال کو مثالی سمجھتے ہیں۔ ایک ملحد کرسٹوفر ہ 

”9“The Old Testament is a text of cruelty, bigotry, and tribalism. 
تو   کی جانب سے کی جانے والی جنگوں اور ان میں شامل ہونے والے اعمال کو انسانی اخلاقیات اور جدید انسانی حقوق کے تناظر میں دیکھا جائے  ملحدین کے نزدیک انبیاء علیہ السلام

ین کے نزدیک یہ جنگیں انسانی جانوں کے  ملحدیہ اکثر غیر منصفانہ اور ظالمانہ معلوم ہوتے ہیں۔ انبیاء کے کردار میں ایسی جنگوں کا ذکر ملتا ہے جو خدا کے حکم پر لڑی گئیں لیکن  
 نقصان اور معاشرتی تباہی کا باعث بنیں۔ اللہ تعالیٰ قرآن مجید میں فرماتے ہیں۔ 

ادُ "  ََ نَ ٱ ฀ین  ـل َحَْ ٱوَع  ن  بي رْض  ٱ عَََ   ييمَسْثُوونَ  ل َ اَ ن   لْْ ذَا اۢ  هَوْ اطَبََهُمُ  وَإ  َ ٱ   خنَ الُوا ฀یه لوُونَ ـلَْ اـسََ  ۢ  ق َ  ฀ "10یم 
 )اور رحمان کے بندے وہ ہیں جو زمین پر عاجزی سے چلتے ہیں اور جب جاہل ان سے بات کرتے ہیں تو وہ سلامتی کے ساتھ جواب دیتے ہیں( 

موں کا قتل عام ہوا اور ان کی زمینیں چھین  مثلاً حضرت موسیٰ علیہ السلام کے دور میں بنی اسرائیل کی فتوحات کو ملحدین ایک ایسی کارروائی کے طور پر دیکھتے ہیں جس میں دشمن قو
 دوسرے انسانوں کی جانوں کا نقصان اور ان کی آزادی کی پامالی شامل ہے۔  لی گئیں۔ ملحدین کا کہنا ہے کہ یہ اعمال جدید انسانی حقوق کے اصولوں کے خلاف ہیں کیونکہ ان میں

 ملحدین کے نزدیک جنگوں میں خدا کے نام پر لوگوں کو قتل کرنا یا ان کی زمینوں پر قبضہ کرنا ایک غیر منصفانہ عمل ہے۔ 

۔ ان کے نزدیک انبیاء کے کردار میں ایسی  اسی طرح حضرت داؤد علیہ السلام کی جنگی فتوحات اور ان کے دور میں کی جانے والی کارروائیوں کو بھی ملحدین تنقید کا نشانہ بناتے ہیں 
سے  ت کے تناظر میں ناانصافی قرار دیا جا سکتا ہے۔ حضرت عبد الله ابن عمرجنگیں اور فتوحات شامل ہیں جو انسانی جانوں کے نقصان اور ظلم پر مبنی تھیں اور انہیں جدید اخلاقیا

 روایت ہے کہ رسول اللہ صلى الله عليه وسلم نے فرمایا: 
ا  نَ َ
ثث ا  "حَ  َ نَ َ

ثث رَ: حَ  َ نُ عَُُ ، عَنْ حَفصُْ بَْ عنََْة ُ الَ: سَم عتْ ُ  شثُ ماَانَ ق َ الَ: سَم عتْ ُ  سُلبَيْ ٍ ق َ ا وَائِ  الَ  أَبََ الَ: ق َ ا ق َ رُوق   َ مََْ
ا وَلَا متُ  ث  اح  ن َ رَسُولَ الله  صَلَّى اللهُ علَنَيْة  وَسَلَّمَ لَمْ ييكَُننْ قنَ روٍ : إ  نُ عَُْ الَ:  عََْ ُ الله  بَْ اا، وَق َ فحَ  شث 

كُمْ  لَي َ أَحْسَننَ ا"إ ن َ مِْ أَحَنَ  كُمْ إ  اق   َ  11أَخنْ
 :ترجمہ ترجمہ: حضرت عبداللہ بن عمرو رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ

  ہوں۔ رسول اللہ صلى الله عليه وسلم نہ فحش گو تھے اور نہ فحش کلامی کرنے والے۔ اور فرمایا: تم میں سے میرے نزدیک سب سے محبوب وہ ہے جس کے اخلاق سب سے بہت 

 سزا اور انبیاء علیہ السلام 

ئی سخت اور کے کردار میں شامل سزاؤں کو بھی شدید تنقید کا نشانہ بناتے ہیں۔ ان کے نزدیک انبیاء کی جانب سے دی جانے والی سزائیں بعض اوقات انتہا ملحدین انبیاء علیہ السلام
انبیاء کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ وہ خدا کے حکم پر لوگوں کو سزائیں دیتے تھے لیکن ملحدین کے نزدیک یہ   ظالمانہ ہوتی ہیں جو جدید انسانی حقوق کے اصولوں کے منافی ہیں۔

 سزائیں انسانی وقار اور حقوق کی پامالی کے مترادف ہیں۔ 



 7       کےبارے میں ملحدین کی آراء کا جائزہ   یہود  انبیاء  
 

بعض اوقات پوری قوم کی تباہی    تورات میں بیان کردہ حضرت موسٰی علیہ السلام کے واقعات میں بنی اسرائیل کی بعض قوموں کو خدا کے حکم پر شدید سزائیں دی گئیں جن میں
 لیا گیا۔ملحدین کا یہ بھی کہنا ہے  ملحدین کے نزدیک یہ سزائیں غیر منصفانہ اور ظالمانہ تھیں کیونکہ ان میں انسانی جانوں کا بے دریغ نقصان ہوا اور ان کی آزادی کو چھین  شامل تھی۔

خاندان یا قوم کو سزا دی جاتی تھی۔ ان کے نزدیک یہ سزائیں  کہ انبیاء کی جانب سے دی جانے والی سزائیں اکثر ایک اجتماعی ذمہ داری کے تحت ہوتی تھیں جس میں پورے  
  اصولوں کے مطابق ناانصافی ہے۔ انسانی حقوق کے اصولوں کے خلاف ہیں کیونکہ ان میں فرد کے اعمال کی بجائے پوری قوم یا خاندان کو سزا دی جاتی ہے جو جدید اخلاقیات کے

 کی شخصیت پر شکوک   انبیاء علیہ السلام

کو    ملحدین انبیاء علیہ السلام  اور ان کے کردار میں بعض ایسی خامیاں تلاش کرتے ہیں جو ان کی نبوت کے دعوے  کا اظہار کرتے ہیں  کی شخصیت کے بارے میں بھی شکوک 
  ہیں۔ نہ ہو سکتےمشکوک بنا سکتی ہیں۔ ان کے نزدیک انبیاء کی زندگی میں ایسے اعمال اور فیصلے شامل ہیں جو انسانی اخلاقیات کے مطابق غلط یا غیر منصفا

قائم کیا اور اس سپاہی کو جنگ میں  مثال کے طور پر حضرت داؤد علیہ السلام کے بارے میں تورات میں بیان کیا گیا ہے کہ انہوں نے اپنی فوج کے ایک سپاہی کی بیوی سے تعلق  
ور اخلاقی لحاظ سے غلط قرار دیتے ہیں۔ ان کے نزدیک یہ عمل حضرت مرنے کے لیے آگے بھیج دیا تاکہ وہ اس کی بیوی سے شادی کر سکیں۔ ملحدین اس واقعے کو انتہائی ناانصافی ا

د ہیں۔ملحدین کا یہ بھی کہنا ہے داؤد کی نبوت کے دعوے کو مشکوک بناتا ہے اور ان کی شخصیت کو ایک عام انسانی شخصیت کی طرح دکھاتا ہے جس میں خامیاں اور غلطیاں موجو
فیصلے اور اعمال شامل ہوتے ہیں جو انسانی وقار اور حقوق کے منافی ہوتے ہیں۔ ان کے نزدیک انبیاء کی شخصیتوں میں ایسی خامیاں   کہ انبیاء کی زندگیوں میں بعض اوقات ایسے

 موجود ہیں جو ان کے مذہبی مقام اور حیثی کو چیلنج کرتی ہیں۔ اس حوالے سے اللہ تعالیٰ قرآن مجید میں فرماتے ہیں: 

ا" ا ۢ  قُولُوٓ ا أُنز لَ  وَمَآ  لله َ ٱب   ءَامَن َ نَ لَيْ لَیٓ  أُنز لَ  وَمَآ  إ  يمَ  إ  ه ب رَی بَْ سَْ  إ  سْحَ  ฀یع نيلَ ـوَإ  اط  ٱوَ  وَیيعَقُْووبَ  ฀یقَ  ـوَإ  سََْ اَ  12" لْْ
 )کہو کہ ہم ایمان لائے اللہ پر اور جو کچھ ہم پر نازل ہوا اور جو ابراہیم، اسماعیل، اسحاق، یعقوب اور ان کی اولاد پر نازل ہوا( 

ان کے نزدیک انبیاء کی زندگیوں میں   ملحدین کی یہ تنقید مذہبی عقائد کے بارے میں ایک نیا سوال پیدا کرتی ہے کہ انبیاء کی شخصیت اور ان کے اعمال کو کس طرح سمجھا جائے۔
ف ہیں اور انہیں جدید اصولوں کے مطابق پرکھا جانا چاہیے۔اس  شامل جنگ، سزا اور بعض اوقات خدا کے نام پر کی جانے والی کارروائیاں انسانی حقوق اور اخلاقیات کے خلا

اور ان کے اعمال کو خدا کے حکم کے تحت دیکھتے ہیں اور انہیں انسانی فہم سے بالا سمجھتے ہیں ۔ مذہبی نقط نظر سےانبیاء کی زندگی میں  کے برعکس مذہبی پیروکار انبیاء کی شخصیت 
 مرضی کے تحت ہوتے ہیں اور ان کا مقصد انسانیت کو صحیح راستے پر لانا ہوتا ہے۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ شامل تمام اعمال اور فیصلے خدا کی  

 صلى الله عليه وسلم نے فرمایا: 

 13"جو موسیٰ اور عیسیٰ پر ایمان نہیں لایا وہ میری امت میں سے نہیں ہے۔"  
عمال کے بارے میں مختلف نقط نظر ملحدین کی تنقید اس بحث کو جنم دیتی ہے کہ مذہبی شخصیات اور ان کے اعمال کو کس تناظر میں دیکھا جائے۔ انبیاء کی شخصیت اور ان کے ا

اور اخلاقیات کے  مذہبی اور غیر مذہبی سوچ کے درمیان ایک گہری تقسیم کو ظاہر کرتے ہیں اور یہ سوال پیدا کرتے ہیں کہ مذہبی  عقائد کی بنیادیں کس حد تک انسانی حقوق 
 اصولوں کے مطابق ہیں۔ 
 مذہبی متون کی تنقید 

 تخلیق کا نتیجہ ہیں۔ ان کا نزدیک  ملحدین کے نزدیک یہودی مذہبی متون جیسے تورات اور دیگر یہودی کتابی ہیں، یہ سب تاریخی دستاویزات کے بجائے مذہبی تخیلات اور انسانی
یہود کے بارے میں بیان کیے گئے واقعات کو ملحدین غیر حقیقی اور یہ متون حقیقت کی بجائے مذہبی عقائد کو مضبوط کرنے کے لیے تخلیق کیے گئے قصے اور افسانے ہیں۔ انبیاء  

 افسانوی قرار دیتے ہیں اور ان کے مطابق ان واقعات کا کوئی تاریخی اور سائنسی ثبوت موجود نہیں ہے۔ 



 8  (  2025   دسمب  تا   جولائی  ) 2      شمارہ  5   جل : نقط 

ان کے نزدیک یہ متون کسی بھی تاریخی   "یہودی مذہبی متون میں بیان کردہ واقعات اور قصے تاریخی حقائق پر مبنی نہیں ہیں بلکہ یہ انسانی تخیل اور مذہبی نظریات کا حصہ ہیں۔
کو    یا آثار قدیمہ کا ثبوت موجود نہیں ہے۔   دستاویزات کے معیار پر پورا نہیں اترتے کیونکہ ان میں بیان کردہ واقعات کا کوئی قابل اعتماد تاریخی یہ متون زیادہ تر مذہبی عقائد 

14تقویت دینے اور ایک مضبوط مذہبی شناخت بنانے کے لیے تخلیق کیے گئے ہیں"۔ 
 

علیہ السلام اور حضرت سلیمان علیہ السلام  ملحدین کا کہنا ہے کہ یہودی مذہبی متون میں موجود واقعات جیسے حضرت موسٰی علیہ السلام کا بنی اسرائیل کو مصر سے نکالنا، حضرت داؤد
 مقصد مذہبی پیروکاروں کو ایک روحانی اور اخلاقی رہنمائی فراہم کرنا  کی بادشاہت اور دیگر معجزات تاریخی حقیقت سے زیادہ مذہبی تخیلات ہیں۔ ان کے نزدیک ان واقعات کا

 نہ کہ حقیقی تاریخی حقائق کو بیان کرنا۔  تھا

اور انسانی تخلیق کا نتیجہ ہیں۔ اس حوالے سے رچرڈ    ملحدین کے نزدیک یہودی مذہبی متون جیسے تورات اور دیگر یہودی کتابی؛ تاریخی دستاویزات کے بجائے مذہبی تخیلات 
 ڈاکنز لکھتے ہیں کہ: 

“The Bible’s story of Joshua’s destruction of Jericho is morally indistinguishable from Hitler’s invasion of Poland or 
15Saddam’s massacre of the Kurds.” 
 "نہیں۔ بائبل میں یوشع کے ہاتھوں یریحو کی تباہی کی کہانی اخلاقی اعتبار سے ہٹلر کے پولینڈ پر حملے یا صدام کی کردوں کے قتل عام سے مختلف"

ر نزن چ ن  لکھتے ہیں کہ   ایک ملحد کرسٹوفر ہ 
“The genocidal incitement against the Amalekites is one of the many examples of the bloodthirsty nature of the 

16‘prophets’ of Israel.” 

 "عمالیق کے خلاف نسل کشی کی ترغیب ان کئی مثالوں میں سے ایک ہے جو اسرائیلی "انبیاء"کی خونخوار فطرت کو ظاہر کرتی ہیں۔ "

 کا دعویی ہے:  سام حارث
17“The Hebrew Bible celebrates acts of barbarism and views genocidal war as a holy endeavor.” 

 "عبرانی بائبل بربریت کے افعال کو سراہتی ہے اور نسل کشی پر مبنی جنگ کو ایک مقدس مشن سمجھتی ہے۔"

 

 

 تاریخی اور سائنسی شواہد کی کم 
ت نہیں ہے۔ ان کے مطابق یہودی ملحدین انبیاء یہود کے بارے میں بیان کیے گئے واقعات کو اس بنیاد پر بھی مسترد کرتے ہیں کہ ان واقعات کا کوئی تاریخی اور سائنسی ثبو

فقدان ہے۔ ملحدین کا کہنا ہے کہ تاریخی حقائق کو تسلیم کرنے کے  مذہبی متون میں بیان کردہ واقعات کو ثابت کرنے کے لیے تاریخی دستاویزات، آثار قدیمہ یا سائنسی شواہد کا  
 لیے ضروری ہے کہ ان کے حق میں معتبر شواہد موجود ہوں جو کہ یہودی مذہبی متون کے واقعات کے حق میں نہیں ہیں۔ 

واقعہ ہے لیکن ملحدین کے نزدیک اس  مثال کے طور پر حضرت موسی علیہ السلام کا مصر سے نکلنا اور چالیس سال تک صحرائے سینا میں بنی اسرائیل کے ساتھ سفر کرنا ایک مشہور 
ن علیہ السلام کی عظیم بادشاہت کے بارے میں بھی کوئی معتبر واقعے کا کوئی آثار قدیمہ یا تاریخی ثبوت موجود نہیں ہے۔ اسی طرح حضرت داؤد علیہ السلام اور حضرت سلیما

 تاریخی شواہد موجود نہیں ہیں جو ان واقعات کو حقیقت کے طور پر ثابت کر سکیں۔ 



 9       کےبارے میں ملحدین کی آراء کا جائزہ   یہود  انبیاء  
 

گئے معجزات اور غیر معمولی واقعات  ملحدین یہ بھی مانتے ہیں کہ یہودی مذہبی متون میں بیان کردہ واقعات افسانوی اور غیر حقیقی ہیں۔ ان کے مطابق ان متون میں بیان کیے  
  پر تسلیم کیا جا سکتا ہے۔  مذہبی پیروکاروں کی عقیدت اور ایمان کو مضبوط کرنے کے لیے تخلیق کیے گئے ہیں نہ کہ انہیں حقیقت کے طور

س اور الہامی حیثی دی جا سکے۔ ان کے ملحدین کا یہ بھی کہنا ہے کہ انبیاء کے کردار اور ان کے معجزات کو ایک افسانوی انداز میں پیش کیا گیا ہے تاکہ مذہبی متون کو ایک مقد
 جو کہ مذہبی پیروکاروں کے لیے روحانی اور اخلاقی رہنمائی فراہم کرتے ہیں۔نزدیک ان واقعات کو مذہبی عقائد کی بنیاد بنانے کے بجائے انہیں انسانی تخیل کا حصہ سمجھنا چاہیے 

السلام کی حکومت و بادشاہت کو ملحدین    " حضرت موسی علیہ السلام کا دریا کو دو حصوں میں تقسیم کرنے کا واقعہ، حضرت داؤد علیہ السلام کی جنگی فتوحات اور حضرت سلیمان علیہ 
ط کرنے کے لیے پیش کیے گئے ہیں نہ کہ تاریخی حقائق کے طور پر تسلیم  افسانوی اور غیر حقیقی ہیں۔ یہ واقعات مذہبی متون کی تخلیق کا حصہ ہیں جو پیروکاروں کے ایمان کو مضبو

  18کیے جا سکتے ہیں۔

یہ متون ایک خاص سماجی اور تاریخی سیاق   ملحدین کا کہنا ہے کہ مذہبی متون کو تاریخی دستاویزات کے بجائے مذہبی اور ثقافتی تخلیقات کے طور پر دیکھا جانا چاہیے۔ ان کے نزدیک
بق، ان متون کا تجزیہ اس نقط نظر سے کیا جانا چاہیے کہ وہ انسانی تخیل اور  و سباق میں تخلیق کیے گئے ہیں اور ان کا مقصد مذہبی اصولوں اور عقائد کو مضبوط کرنا ہے۔ ان کے مطا

 مذہبی نظریات کا نتیجہ ہیں نہ کہ تاریخی حقائق کا بیان۔ 
اور ان کی مذہبی اہمیت کو تسلیم کرنے کی ملحدین کا کہنا ہے کہ یہودی مذہبی متون کا مطالعہ ایک ادبی اور علامتی انداز میں کیا جانا چاہیے جس میں ان کے افسانوی پہلو کو سمجھنے  

 روحانی اور اخلاقی رہنمائی فراہم کرتی ہیں لیکن انہیں حقیقی تاریخی کوشش کی جائے۔ ان کے نزدیک یہ متون ایک مقدس تاریخ کا حصہ ہیں جو مذہبی پیروکاروں کے لیے ایک
ا اور  نسانی تخلیق کا نتیجہ ہیں۔ ان کے دستاویزات کے طور پر قبول نہیں کیا جا سکتا۔ملحدین کے نقط نظر سے یہودی مذہبی متون تاریخی دستاویزات کے بجائے مذہبی تخیلات 

ط  ن کیے گئے واقعات غیر حقیقی اور افسانوی ہیں جن کا کوئی تاریخی یا سائنسی ثبوت موجود نہیں ہے۔ ان متون کا مقصد مذہبی عقائد کو مضبونزدیک انبیاء یہود کے بارے میں بیا
 جس میں ان کے افسانوی پہلو کو تسلیم کیا جائے ہیےکرنا ہے نہ کہ حقیقی تاریخی حقائق کو بیان کرنا۔ ملحدین کا ماننا ہے کہ مذہبی متون کو ایک ادبی اور علامتی انداز میں سمجھا جانا چا 

 اور انہیں مذہبی اہمیت کے حامل متون کے طور پر دیکھا جائے نہ کہ تاریخی حقائق کے طور پر۔

 نفسیاتی اور سماجی تجزیہ  

ممکنہ طور پر نفسیاتی عوارض کا نتیجہ ہو سکتا    ملحدین بعض اوقات انبیاء کی شخصیت کا نفسیاتی تجزیہ بھی کرتے ہیں۔ ان کے نزدیک انبیاء کا الہامی پیغام حاصل کرنا یا معجزات دکھانا
 ور انہیں شعوری یا لاشعوری تخیلات کا نتیجہ قرار دیتے ہیں۔ ہے۔ مثلاً حضرت موسٰی علیہ السلام کے تجربات کو بعض ملحدین نفسیاتی حوالے سے پرکھتے ہیں ا

ا کثر سماجی اصلاحات اور طاقت کے "سماجی تجزیے کے حوالے سے ملحدین یہ سوال اٹھاتے ہیں کہ انبیاء کی تعلیمات کا اصل مقصد کیا تھا؟ ان کے نزدیک، انبیاء کے پیغامات 
19سماجی اور سیاسی حکمت عملی کا حصہ سمجھتے ہیں۔" حصول کے لیے استعمال کیے گئے۔ وہ انبیاء کی تعلیمات کو محض مذہبی عقائد کا حصہ نہیں مانتے بلکہ انہیں ایک

 

 ہے: ملحدین کی آراء کا جائزہ لینے کے لیے مختلف زاویوں سے اس کا تجزیہ درج ذیل

 ۔ تاریخی تحقیق 1

ریخی ثبوت موجود ہے یا نہیں۔ بعض واقعات  "ملحدین کی تنقید کا ایک اہم پہلو تاریخی تحقیق ہے۔ یہ جاننا ضروری ہے کہ آیا انبیاء یہود کے بارے میں بیان کردہ واقعات کا کوئی تا
20واقعات کو افسانوی قرار دیا جا سکتا ہے"۔  کے تاریخی ثبوت ملنے سے انبیاء کی حقیقت کو تقویت مل سکتی ہے جبکہ ثبوت نہ ملنے کی صورت میں ان

 

بعض اوقات مذہبی داستانوں کو    تاریخی تحقیق کے ذریعے یہ بھی جاننے کی کوشش کی جا سکتی ہے کہ یہ واقعات کس دور میں اور کس معاشرتی و ثقافتی پس منظر میں پیش آئے۔ 
 اس دور کے انسانی تصورات اور حالات کے تناظر میں سمجھنا ضروری ہوتا ہے۔ 



 10  (  2025   دسمب  تا   جولائی  ) 2      شمارہ  5   جل : نقط 

 ۔ سائنسی تنقید 2

 جا سکتا ہے اور یہ دیکھا جا سکتا ہے کہ  "سائنسی تنقید کے ذریعے معجزات اور دیگر فطری مظاہر کا جائزہ لیا جا سکتا ہے۔ جدید سائنس کی روشنی میں ان واقعات کی حقیقت کو پرکھا
ئزہ لیا جا سکتا ہے اور یہ دیکھا جا سکتا ہے کہ آیا ان کے دلائل معقول اور  آیا یہ واقعات فطری قوانین کے مطابق ہیں یا نہیں۔ سائنسی تجزیہ کے ذریعے ملحدین کے نظریات کا جا

21منطقی ہیں یا نہیں"۔ 
 

 ۔ ادبی اور فلسفیانہ تجزیہ 3

اور فلسفیانہ تناظر میں بھی پرکھا جا سکتا ہے۔ یہ دیکھنا ضروری ہے کہ یہ قصے محض مذہبی تعلیمات کا ادبی  کو  داستانوں  اور  انبیاء یہود کی  انسانی تجربات  ان کا تعلق  یا   حصہ ہیں 
 جا سکتا ہے۔  اخلاقیات سے بھی ہے۔ ادبی تجزیہ کے ذریعے ان داستانوں کی ساخت، علامتوں اور موضوعات کو سمجھا

تعلیمات کا کیا مقصد تھا اور وہ کن مسائل کا حل  فلسفیانہ تجزیہ کے ذریعے انبیاء کے پیغامات کی معنویت اور ان کی افادیت کو بھی پرکھا جا سکتا ہے۔ یہ دیکھنا ضروری ہے کہ انبیاء کی
22پیش کرتی تھیں۔ 

 

 ۔ مذہبی و ثقافتی تنقید 4

اور   ان کی تشریح کیسے کرتے ہیں۔ مذہبی متون کی ملحدین کی آراء کا جائزہ لیتے ہوئے یہ بات اہم ہے کہ وہ مذہبی و ثقافتی تناظر میں انبیاء کی داستانوں کو کس حد تک سمجھتے ہیں 
ق و سباق کے تحت یہ تشریحات مختلف ہو سکتی ہیں۔ ملحدین ان داستانوں کو  تشریح ہمیشہ ایک معیاری یا یکساں عمل نہیں ہوتی۔ مختلف ثقافتوں، معاشرتی حالات اور تاریخی سیا

اور ثقافتی اہمیت کے تناظر میں    ایک مخصوص زاویے سے دیکھتے ہیں جس میں وہ ان متون کے تاریخی اور سائنسی پہلوؤں پر زیادہ زور دیتے ہیں؛ بجائے اس کے کہ انہیں مذہبی
 دیکھا جائے۔ 

 مذہبی متون اور ثقافتی سیاق 

 ہیں جو ایک خاص تاریخی دور میں ایک  ملحدین کی تنقید اکثر مذہبی متون کے تاریخی اور سائنسی حقائق پر مرکوز ہوتی ہے جبکہ مذہبی پیروکار ان متون کو الہامی اور مقدس مانتے
و سباق کے تحت تخلیق ہوئے۔ ملحدین کے نزدیک انبیاء کی داستانیں افسا اور معاشرتی سیاق  اور تخیلاتی ہیں لیکن مذہبی پیروکاروں کے لیے یہ داستانیں نہ  مخصوص ثقافتی  نوی 

 صرف تاریخ بلکہ ان کے عقائد اور ثقافت کا حصہ بھی ہیں۔ 

تے ہیں جو اس دور کے لوگوں کے یہاں یہ سمجھنا ضروری ہے کہ مذہبی متون صرف تاریخی واقعات کی روداد نہیں ہوتے بلکہ یہ ان معاشرتی اور ثقافتی عوامل کی بھی عکاسی کر 
تی گروہ کی اجتماعی شناخت اور روحانی تجربات کی نمائندگی کرتی  خیالات، عقائد، اور زندگی کے اصولوں کو تشکیل دیتے ہیں۔ ان متون میں شامل داستانیں اکثر ایک قوم یا معاشر 

داستانوں کے ثقافتی اور مذہبی  ہیں۔ ملحدین کی جانب سے ان متون کو محض تاریخی یا سائنسی زاویے سے جانچنے کی کوشش ایک محدود نقط نظر ہو سکتی ہے کیونکہ اس سے ان  
کی تشریح مختلف ادوار میں مختلف انداز میں کی جاتی رہی ہے اور ان میں بیان کردہ داستانوں کی تفہیم بھی معاشرتی اور ثقافتی حالات اہمیت کو نظر انداز کیا جاتا ہے۔مذہبی متون  

ر میں اس کی تاریخی اور وسرے دوکے ساتھ تبدیل ہوتی رہی ہے۔ مثلاً ایک دور میں ایک مذہبی متن کی تشریح اس کی اخلاقی یا روحانی تعلیمات پر مرکوز ہو سکتی ہے جبکہ د
 سماجی حیثی پر زور دیا جا سکتا ہے۔ اس طرح کی مختلف تشریحات ایک ہی متن کو مختلف زاویوں سے دیکھنے اور سمجھنے کی اجازت دیتی ہیں۔ 

 کوئی واقعہ یا داستان تاریخی اور ملحدین کے نقط نظر سے دیکھا جائے تو وہ ان متون کو زیادہ تر تاریخی دستاویزات کے طور پر پرکھنے کی کوشش کرتے ہیں۔ ان کے نزدیک اگر
نظر ان متون کی روحانی اور ثقافتی اہمیت کو نظر انداز کر دیتا ہے جو کہ انبیاء  سائنسی شواہد سے مطابقت نہیں رکھتی تو اسے غیر حقیقی اور افسانوی قرار دیا جا سکتا ہے۔ تاہم یہ نقط  

23کی داستانوں کو ایک گہری معنویت فراہم کرتی ہے۔ 
 



 11       کےبارے میں ملحدین کی آراء کا جائزہ   یہود  انبیاء  
 

 داستانوں کا علامتی اور روحانی پہلو 

ستانیں ایک علامتی اور روحانی معنی رکھتی ہیں۔  ملحدین کی جانب سے انبیاء کی داستانوں کو افسانوی اور تخیلاتی سمجھنا ایک زاویہ نظر ہو سکتا ہے لیکن مذہبی پیروکاروں کے لیے یہ دا
 اور ایک گہری حکمت کو بیان کرتے ہیں جو مذہبی عقائد کے ساتھ جڑی ہوتی ہے۔  ان داستانوں میں شامل معجزات، امتحانات اور چیلنجز انسان کی روحانی سفر کی عکاسی کرتے ہیں

 یہ خدا کی قدرت اور بندوں کے  "مثال کے طور پر حضرت موسی علیہ السلام کا دریا کو دو حصوں میں تقسیم کرنے کا واقعہ، مذہبی پیروکاروں کے لیے صرف ایک معجزہ نہیں،بلکہ
اور ایمان کی گواہی ہے۔ ملحدین اس واقعہ کو سائنسی نقط نظر سے غیر حقیقی سمجھتے ہیں لیکن مذہبی تناظر میں   اس واقعہ کو ایک علامتی حیثی دی جاتی ہے جس میں خدا کی مدد 

24بندوں کی نجات کا پیغام موجود ہے"۔ 
 

رکھتی ہیں جس میں خدا کے ساتھ  اسی طرح حضرت داؤد علیہ السلام اور حضرت سلیمان علیہ السلام کی بادشاہت کی داستانیں بھی مذہبی پیروکاروں کے لیے ایک علامتی اہمیت  
عدم موجودگی کی بنا پر افسانوی قرار دے سکتے ہیں لیکن مذہبی   بندوں کے تعلق، حکمت، انصاف اور روحانی حکمرانی کی تعلیمات شامل ہیں۔ ملحدین ان واقعات کو تاریخی شواہد کی

 پیروکاروں کے لیے یہ داستانیں ایک گہری روحانی اور اخلاقی سبق فراہم کرتی ہیں۔ 

 مختلف ثقافتوں میں تشریحات کا اختلاف 

ریخی اور سیاسی واقعات کے تناظر میں کی  مختلف ثقافتوں اور معاشرتی حالات میں مذہبی متون کی تشریح مختلف ہو سکتی ہے۔ مثلاً ایک ثقافت میں مذہبی متون کی تشریح زیادہ تر تا
  ہے۔جا سکتی ہے جبکہ دوسری ثقافت میں ان متون کو روحانی اور اخلاقی تعلیمات کے طور پر دیکھا جا سکتا 

 دیکھنے کی کوشش کرتے ہیں۔ ان کے نزدیک ان  ملحدین کی تنقید کا جائزہ لیتے ہوئے یہ نقط نظر بھی اہم ہے کہ وہ انبیاء کی داستانوں کو ایک خاص ثقافتی اور مذہبی سیاق و سباق میں
اترتیں۔ تاہم یہ نقط نظر اس حقیقت کو نظر انداز کر سکتا ہے کہ انبیاء کی  داستانوں کی افسانوی حیثی اس وجہ سے ہے کہ وہ جدید سائنسی اور تاریخی معیارات پر پورا نہیں  

ان کی تنقید کو مذہبی و ثقافتی سیاق و سباق  داستانیں مختلف ادوار میں مختلف لوگوں کے لیے روحانی اور ثقافتی اہمیت رکھتی ہیں۔ملحدین کی آراء کو سمجھنے کے لیے یہ ضروری ہے کہ  
سی کرتی ہیں۔ ان  ء کی داستانیں صرف تاریخی واقعات نہیں بلکہ یہ ایک قوم یا معاشرتی گروہ کی اجتماعی شناخت، روحانی تجربات اور مذہبی عقائد کی عکامیں دیکھا جائے۔ انبیا

 یک گہری معنویت رکھتی ہے۔ داستانوں کی تشریح مختلف ثقافتوں اور معاشرتی حالات کے تحت مختلف ہو سکتی ہے اور ان کی اہمیت مذہبی پیروکاروں کے لیے ا 

 اور روحانی حیثی دیتے ہیں۔ ان دونوں نقط "ملحدین کا نقط نظر ان داستانوں کو تاریخی اور سائنسی شواہد کے تناظر میں پرکھتا ہے جبکہ مذہبی پیروکار ان داستانوں کو ایک علامتی
اور ان کی اہمیت کو سمجھنے میں کسی بھی قسم کی یکطرفہ سوچ سے بچا جا سکے۔انبیاء یہود کے   ہائے نظر کے درمیان ایک توازن قائم کرنا ضروری ہے تاکہ مذہبی متون کی تشریح 

 متون کو پرکھنے اور ان کی حقیقت کو  بارے میں ملحدین کی آراء ایک اہم تحقیقی میدان ہے جو مذہب، تاریخ، اور سائنس کے درمیان موجود تناؤ کو اجاگر کرتا ہے۔ یہ آراء مذہبی
کی  ی زاویے فراہم کرتی ہیں جو نہ صرف یہودیت بلکہ دیگر مذاہب کے پیروکاروں کے لیے بھی اہمیت رکھتی ہیں۔ ملحدین کے مطابق انبیاء یہود  جانچنے کے لیے مختلف تنقید 

پیروکاروں کے لیے یہ داستانیں ان کے   داستانیں اکثر افسانوی اور غیر حقیقی ہیں اور ان کی نبوت کے دعوے کو منطقی اور سائنسی بنیادوں پر قبول نہیں کیا جا سکتا۔ تاہم مذہبی
اور ان کا تنقیدی جائزہ کس طرح   ایمان کا حصہ ہیں اور ان کی مذہبی شناخت کی عکاسی کرتی ہیں۔ اس تحقیقی جائزے کے ذریعے ہم یہ سمجھ سکتے ہیں کہ مذہبی متون کی تشریح

25انسانی علم، ثقافت اور تاریخ کے مختلف پہلوؤں کو اجاگر کرتا ہے۔" 
 

 
 



 12  (  2025   دسمب  تا   جولائی  ) 2      شمارہ  5   جل : نقط 

 نتائج بحث: 
 ملحدین وحی کو الٰہی پیغام نہیں بلکہ انسانی ذہنی تجربہ سمجھتے ہیں۔  .1
َ انبیاء کے واقعات کی تاریخی شہادت ناکافی ہے۔  .2

ِ
 ان کے مطابق بائب

 معجزات کو وہ قوانین  فطرت کے منافی اور ناقابلِ تصدیق مانتے ہیں۔  .3

 توراتی جنگوں اور سزاؤں کو وہ اخلاقاً غیر مناسب سمجھتے ہیں۔  .4

 بائبل کو وہ انسانی تدوین اور ایڈیٹنگ کا نتیجہ قرار دیتے ہیں۔  .5

 نبوت کو وہ سماجی، سیاسی یا ثقافتی ضرورت کا اظہار سمجھتے ہیں۔  .6

 مذہبی احکامات کو وہ وقت اور ماحول کے مطابق سمجھتے ہیں، ابدی نہیں۔  .7

َ قصص کو وہ اسطوری یا علامتی بیانیہ قرار دیتے ہیں۔  .8
ِ

 متعدد بائب

 اخلاق کا معیار ان کے نزدیک الٰہی نہیں بلکہ انسانی عقل ہے۔  .9

   انبیاء کے کردار کو وہ تاریخی نہیں بلکہ ادبی و ثقافتی علامت سمجھتے ہیں۔

 
 

 حوالہ جات: 

 
 ۱۸۳، ص :ء(2007یہودی پروٹوکولز، مترجم: محمد یحییٰ خان ) نگارشات،لاہور،  وکٹرای مارسڈن، 11

1. Victor E. Marsden, Yahudi Protocols, mutarjim: Muhammad Yahya Khan (Nigarashaat, Lahore, 

2007), p. 183. 
 40،ص 1ابن كثير،أبو الفداء إسماعيل ،، السيرة النبوية ،ج 2

1.
 Ibn Kathir, Abu al-Fida Isma‘il, Al-Sirah al-Nabawiyyah, Jild 1, p. 40. 

 343(، ، ص:2005)کراچی: دار الاندلس،  سلسلہ معجزاتہارون یحییٰ،  3

1. Harun Yahya, Silsilah Mu‘jizaat (Karachi: Dar al-Andalus, 2005), p. 343. 

2. Al-Baqarah: 87 
 87البقرۃ: 4

 ـه ١٤٠٩الطبعة: الثانية،  المملكة العربية السعودية -الناشر: دار اللواء للنشر والتوزيع، الرياض صحیح البخاري،  امام بخاری،5
 21:1 ، 345الرقم :  م ١٩٨٩ -

1. Imam Bukhari, Sahih al-Bukhari, Dar al-Liwa’ li al-Nashr wa al-Tawzi‘, Riyadh, al-Taba‘ah al-
Thaniyah, 1409H / 1989, Raqm: 345, 21:1. 

 234، ص:2010) القاہرہ : مطبعہ المدنی (  ، اشراق، جاوید احمد غامدی،6
1. Ghamidi, Javed Ahmad, Ishraq (al-Qahirah: Matba‘at al-Madani), 2010, p. 234. 

7 Wellhausen, J. (1885). Prolegomena to the history of Israel. Adam & Charles Black. (Original work 

published 1878) 
8 Richard Dawkins, The God Delusion, , p. 210. 



 13       کےبارے میں ملحدین کی آراء کا جائزہ   یہود  انبیاء  
 

 

 
9 Hitchens, C. (2007). God is not great: How religion poisons everything. Twelve Books. 

 
 67الفرقان: 10

Alfurqan 67 

 345امام بخاری، صحیح بخاری،الرقم: 11

1. Imam Bukhari, Sahih al-Bukhari, Raqm 345. 
 136: البقرۃ 12

1. Al-Baqarah: 136 
 155الرقم الحدیث: امام مسلم، صحیح مسلم، 13

1. Imam Muslim, Sahih Muslim, Raqm al-Hadith: 155. 
14 Zaman, M. Q. (2018). Islam in Pakistan: A history (Vol. 68). Princeton University Press. 

1. Zaman, M. Q. (2018). Islam in Pakistan: A History (Vol. 68). Princeton University Press. 
15 Dawkins, Richard. The God Delusion. London: Bantam Press, 2006. pp. 276–277. 

1. Dawkins, Richard. The God Delusion. London: Bantam Press, 2006, pp. 276–277. 
16 Hitchens, Christopher. God Is Not Great: How Religion Poisons Everything. New York: Twelve Books, 

2007. p. 102. 

1. Hitchens, Christopher. God Is Not Great: How Religion Poisons Everything. New York: Twelve 

Books, 2007, p. 102. 
17 Harris, Sam. The End of Faith: Religion, Terror, and the Future of Reason. New York: W. W. Norton 

& Company, 2004. p. 99. 

1. Harris, Sam. The End of Faith: Religion, Terror, and the Future of Reason. New York: W. W. 

Norton & Company, 2004, p. 99. 
18 Blecher, J. (2018). Said the prophet of God: Hadith commentary across a millennium. Univ of 

California Press.P 23 

1. Blecher, J. (2018). Said the Prophet of God: Hadith Commentary Across a Millennium. 

University of California Press, p. 23. 
19 Blecher, J. (2018). Said the prophet of God: Hadith commentary across a millennium. Univ of 

California Press.P 23 

1. Blecher, J. (2018). Said the Prophet of God: Hadith Commentary Across a Millennium. 

University of California Press, p. 23. (Duplicate entry) 
20 Saint, T. K. (2019). Witnessing partition: Memory, history, fiction. Routledge India.P 17 

21 Veblen, T. (2017). The place of science in modern civilization. Routledge. 

22 Sardar, Z. (2017). Reading the Qur'an: The contemporary relevance of the sacred text of Islam. 

Oxford University Press.56 

23 Boyer, P. (2023). The naturalness of religious ideas: A cognitive theory of religion. Univ of 

California Press.17-25 

 ۔ 456(، 2007ہارون یحییٰ، قرآن، اسرائیلی روایات اور ملحدین کے مغالطے )کراچی: دار الاندلس،  24

1. Harun Yahya, Qur'an, Isra'ili Rawayat aur Mulhideen ke Maghalate (Karachi: Dar al-Andalus, 

2007), p. 456. 
 469-467ص  قران، اسرائیلی روایات اور ملحدین کے مغالطے 25

1. Qur'an, Isra'ili Rawayat aur Mulhideen ke Maghalate, pp. 467–469. 



 14  (  2025   دسمب  تا   جولائی  ) 2      شمارہ  5   جل : نقط 
 

 


