
 

Institute Lahore (53720), Pakistan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

لخ ی صی جائزہ پیغمبرِ دیگر: قرآن ِ   کریم میں عیسیٰٴ
 مصنّفین کلاوس فون اسٹوش اور مہُ ن د  خورشیدایک تنقیدی اور ت 

The Other Prophet: Jesus in the Qur’an by Klaus von Stosch 
and Mouhanad Khorchide, A critical and Summative review 

 

Dr Abdul Basit Zafar 
Post-Doctoral Research Fellow, University of Bonn, Germany 

bonn.de-azafar@uniemail:   

 
  

 

 

Published online: 15 Dec, 2025 

  View this issue  
   

 

 

 

Complete Guidelines and Publication details can be found at: 

https://nuqtahjts.com/index.php/njts/publication-ethics 

 

 

Nuqtah   Journal of Theological Studies 

Editor: Dr Shumaila Majeed 

(Bi-Annual) 

Languages : English, Urdu, Arabic 

pISSN: 2790-5330 eISSN: 2790-5349 

https://nuqtahjts.com/index.php/njts 

Published by 

Resurgence Academic and Research  

Email: editor@nuqtahjts.com 

mailto:azafar@uni-bonn.de
https://nuqtahjts.com/index.php/njts/publication-ethics


 36  (  2025)جولائی تا دسمبر   2               شمارہ ،   5    نقطہ جل 

Abstract 
This article provides a critical and analytical assessment of The Other Prophet: Jesus in the Qur’an 

(2019) by Klaus von Stosch and Mouhanad Khorchide, contending that the work represents a substantial 

scholarly contribution to Islamic Christology and modern Muslim–Christian theological discourse. 

Utilizing the late-antique contextual interpretations of the Qur’an established by Angelika Neuwirth and 

Mahmoud Ayoub, the authors of the monograph reevaluate the dominant belief that a legitimate ecclesial 

form of Christianity was absent in Meccan culture at the onset of Islam. They argue that the Qur’an 

interacts with a more varied Christian context than any particular or "orthodox" doctrinal framework. 

Their intertextual and diachronic methodology is illustrated in their reading of Surahs (19), (3) and (5), 

where Jesus is placed within a cohesive theological context of divine mercy, sign (āya), miracle, and 

kalimat Allāh. The assessment highlights that the significant structural parallels between the birth 

narratives of John and Jesus demonstrate the Qur'an's commitment to maintaining, rather than 

undermining, the ongoing continuity of Israelite religious tradition. The assessment ultimately 

determines that the book introduces a novel kalām-theological perspective in which Qur’anic Christology 

is presented not as a denial or critique of Christianity, but as a depiction of Jesus as a prophet-reformer 

who exemplifies the fullest expression of divine mercy and significance, thereby facilitating a deeper and 

more intellectually robust comparative-theological discourse. 

Keywords: Islamic Christology; Qur’anic exegesis; Comparative theology; Christian–Muslim 

dialogue; Divine mercy; Prophetic identity. 

 

( کی مذہبی و فکری فضا میں رکھ کر پڑھنے کی پیش رو اسکالر  Late Antiquityدورِ قدیم کے آخری حصے )  (، جو قرآن ِ کریم کو   Angelika Neuwirth1ای ی گلی کا  نویوِرتھ )

(، جو اسلام اور مسیحیت کے تقابلی مطالعے میں اپنا منفرد مقام رکھتے ہیں، دونوں کے مطابق رسالت مٓاب کے عہد Mahmoud Ayoub2سمجھی جاتی ہیں، اور محمود ایوب )

مسیحیت کے  -( جو تقابلی الٰہیات اور اسلامKlaus von Stoschمیں شہرِ  مکّہ میں کسی منظم مسیحی آبادی کی موجودگی مشتبہ تھی۔ اس کے مقابلے میں کلاوس وان اسٹوش )

ہیں کہ اگرچہ شہرِ  مکّہ میں باقاعدہ مسیحی    مابین مکالمے کے نمایاں علمائے دین میں شمار ہوتے ہیں اور جرمنی میں ایسے تحقیقی مراکز کے سربراہ بھی رہے ہیں، اس بات پر زور دیتے

وادیِ بطحا اور اس کے اطراف میں مختلف النوع مسیحی تصورات اور بیانیے ضرور رائج تھے۔ اسٹوش کی تحقیق یہی دکھاتی ہے    کمیونٹی کی موجودگی کا قطعی تعین ممکن نہیں، تاہم

  رائج عقائد کا ایک مرکب تھی۔  پرکہ قرآن ِ کریم کا مسیحیت سے مکالمہ اس وسیع فکری فضا کی طرف اشارہ کرتا ہے، جو نہ مکمل کلیسائی تھی نہ مکمل بدعتی، بلکہ مقامی سطح

پر تنقید نہیں ہے۔ اسٹوش اس نکتے سے   کئی جدید  اسکالرز کے نزدیک قرآن ِ کریم میں عیسیٰ کے لیے “ولدُ اللہ” کہے جانے اور اس پر اٹھنے والا اعتراضِ توحید مجموعی مسیحیت

متعلق ہے، اگرچہ اس کا ہدف وہ مخصوص مسیحی عقیدے  تھے    جزوی اختلاف رکھتے ہیں اور اس بات کے قائل ہیں کہ یہ اعتراض بہرحال مسیحی ایمانیات ہی کے ایک رخ سے 



لخ ی صی جائزہ پیغمبرِ دیگر: قرآن ِ   کریم میں عیسیٰٴ 
 37  مصنّفین کلاوس فون اسٹوش اور مہُ ن د  خورشیدایک تنقیدی اور ت 

 

( نہ تھا، لیکن انُ کے عقیدے میں کچھ ایسے مسائل موجود تھے ، جیسا کہ hereticجو مکّہ اور اس کے گرد و نواح میں  موجود تھے۔ یہ  قریباَ مسیحی گروہ رسمی معنوں میں بدعتی )

 ( موجود ہیں۔ Problamaticآج بھی عیسائیوں میں ایسے  اشکالی عقیدے )

میں ہم انِ اعتراضات کی تفصیلی علمی ابَحاث دیکھ سکتے    Mary in the Qur’an( کی مشترکہ تصنیف Mona Tatari3( اور مونا تاتاری )Stoschاسِ ضمن میں اسٹوش )

 پہلو سامنے رکھے جاتے ہیں۔ اوّل یہ کہ  ہیں۔ اُن کا مؤقف یہ ہے کہ جب ہم قرآنی بیانیے میں جنابِ عیسیٰ علیہ السّل م سے متعلق آیات کا مطالعہ کرتے ہیں تو اس کے دو لازمی

(  intertextual readingsاسبابِ نزول کی روشنی میں سمجھا جائے۔ دوئم یہ کہ ہر آیت کو اس کے داخلی و بیرونی بین المتونی ربط )ان آیات کو انُ کے تاریخی پسِ منظر اور  

اور مرکزی پیغام کیا ہے۔ مثال کے کا داخلی نظم،   طور پر سورۃ مریم کی پوری  کے ساتھ پڑھا جائے، جس میں یہ دیکھنا بھی لازمی ہے کہ ایک سورت کا مجموعی موضوع، اس 

 پائی جاتی ہے۔  ساخت خدائے رحمٰن کی رحمت کا إحساس دلاتی  ہے، اور اسی لیے اس میں اسمِ رحمٰن اور لفظِ رحمت کی واضح تکرار

( پر مرکوز ہے، اس لیے جنابِ عیسیٰ علیہ السّل م کے بارے میں آیاتِ قرآن کو  Islamic Christologyچونکہ مذکورہ کتاب کی بنیادی فکری توجہ اسلامی علمِ مسیح شناسی ) 

اور سورۃ زخرف کے درمیان کیا ربط قائم کیا جا سکتا اور یہ بھی کہ سورۃ بنی باہمی ربط کے ساتھ دیکھنا لازم ہے۔ مصنفین نے یہ جاننے کی کوشش کی ہے کہ سورۃ مریم   ہے، 

مکّی دور )  ( سمیت وہ17اسرائیل )سورۃ    middle Meccanسورتیں جو دورِ نبوت کے بعد مکّہ میں نازل ہونے والے کلامِ ال฀ٰٰہی سے تعلق رکھتی ہیں، بالخصوص وسطی 

periodح موضوع بناتی ہیں۔ اسی کے ساتھ یہ بھی دیکھا گیا ہے کہ بعد کے مسلم علما نے انِ آیات کو کیسے سمجھا اور ایک  ( میں نازل ہونے والی آیات، مسیحی بیانیے کو کس طر

 اسلامی علمِ مسیح شناسی کی تشکیل میں ان آیات نے کس قسم کا تکنیکی اور فکری مواد فراہم کیا۔

 اسٹوش اور تاتاری کا کام ایک نمایاں تاریخی مطالعے میں ابتدا میں مستشرقین نے یہ دعویٰ کیا کہ قرآن تورات و انجیل کا متاثرہ یا ماخوذ متن ہے۔ لیکن آج کی تحقیق، جس میں

 موجود نہایت اہم سوالات کی طرف توجہ دلاتا ہے اور بہت سے مسائل پر  مقام رکھتا ہے، اس بات کو واضح کرتی ہے کہ قرآن نہ نقالی ہے اور نہ سرقہ، بلکہ یہ مسیحی عقیدے میں

 ڈائیلاگ کی دعوت دیتا ہے۔  اپنا ایک مربوط اور بامقصد جواب بھی پیش کرتا ہے۔ایسا کرتے ہوئے بیانیے کا اسُلوب، اہلِ کتاب کے ساتھ علم، حکمت اور خوش اخلاقی سے

 پیغام یہودیت اور عیسائیت سے کسی یہاں دلچسپ معلومات یہ ہیں کہ قرآن دورِ مکّہ میں یہودی اور عیسائی عقیدے کی مخالفت نہیں کرتا، بلکہ بعض علما کے مطابق ابتدائی مکی

کہ ابتدا میں مسلمان اپنی علیحدہ شناخت کی تلاش میں نہیں تھے، بلکہ   نمایاں انحراف یا کسی نئی مذہبی شناخت کی تشکیل کے طور پر بھی سامنے نہیں آتا۔ اس کی ایک وجہ یہ ہے

جس کی آمد قریب تصور کی جاتی تھی۔ اسی طرح انُ کی تمام توجہ توحید اور آخرت پر ایمان جیسے بنیادی حقائق پر مرکوز تھی۔ ایسی آخرت جس کا وقوع کسی بھی لمحے ہو سکتا تھا اور  

کی تشکیل    قی تعلیمات، سماجی بھلائی، یتیموں اور مسکینوں کے ساتھ حسنِ سلوک جیسے موضوعات نمایاں ہیں۔ لہذا ان آیات میں کسی مستقل نئے دینابتدائی مکی آیات میں اخلا

یہی وجہ ہے کہ قرآن اُس زمانے میں یہود و    کا شعوری مقصد دکھائی نہیں دیتا، شاید اس لیے کہ اُس وقت مسلمان معاشرتی سطح پر کمزور تھے اور ظلم و ستم کا نشانہ بن رہے تھے۔



 38  (  2025)جولائی تا دسمبر   2               شمارہ ،   5    نقطہ جل 

میں نازل ہوئی، اور اسٹوش کے مطابق   نصاریٰ کے خلاف تنقیدی لہجہ اختیار نہیں کرتا، بلکہ ایک برادرانہ ہم آہنگی کی فضا محسوس ہوتی ہے۔ سورۃ مریم بھی اسی وسطی مکی دور

نکہ جنابِ  مریم جو ذہنی، روحانی اور سماجی دباؤ کا سامنا کرتی ہیں وہ ہمیں پیغمبرِ  سورۃ مریم میں پیغمبر اسلام اور بی بی  مریم ایک مشترک روحانی و سماجی آزمائش میں نظر آتے ہیں، کیو

مسیحی جماعتیں اور عقیدتی  اسلام پر کیے گئے طعن و تشنیع کی طرف بھی متوجہ کرتا ہےیوں اس تصنیف سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ قرآن کے عہد میں کون سی نوعیت کی  

ن، اور  کے لیے لازم ہے کہ اُس دور کی مسیحی فرقہ بندی کو سامنے رکھا جائے، اور ساتھ ہی ترتیبِ نزول کے مسلم حواشی، آیات کے طرزِ بیاصورتیں موجود تھیں، اسے سمجھنے

 ان کی لسانی و اسلوبی ساخت کا باریک بینی سے مطالعہ کیا جائے۔ 

 :  اسمِ الرحمٰن

ے ہوئے ہے، جیسا کہ انجیلِ متی کے  قرآن ِ کریم میں خدا کی غیر مشروط اور مشروط دونوں اقسام کی رحمت کا احاطہ کرتا ہے۔ غیر مشروط رحمت وہ ہے جو تمام مخلوقات کو گھیر 

ناراست دونوں پر برساتا ہے۔ مگر مغفرت اور آخرت کی بخشش بھی  مشروط باب پنجم میں کہا گیا ہے کہ" خداوند اپنا سورج نیک اور بد دونوں پر چمکاتا ہے اور بارش راست باز اور  

کا مفہوم یہی ہے کہ بندہ اپنے دل کو خدا کی رحمت کے لیے  کشادہ  رکھے؛ "اگر    mercyرحمت ہے، جس کے لیے انسان کا رجوع، توبہ، اور دل کا تنگ نہ ہو۔ اسٹوش کے مطابق  

کی دلیل سے  بھی سمجھاتے ہیں۔ قرآن ِ کریم بھی   15رحم دل باپ ہونے کے باوجود معاف نہیں کر سکتا"۔ یہی مضمون وہ  انجیلِ لوقا کے باب  کھویا ہوا بیٹا لوٹ کر ہی نہ آئے تو  

 ََ (۔ اور خاص بات یہ ہے کہ  اسی رجوع پر غیر معمولی زور  دیا گیا ہے، یہاں تک کہ دو مقامات پر یہ بیان ملتا ہے کہ خدا نے اپنے اوپر رحمت کو لازم کر لیا ہے )کَ َ فَسْہِِ الرحَّْمةَ َ
 عََلٰ ن 

 وسطی مکی دور تک خدا کو زیادہ تر الرحمٰن کے نام سے پکارا گیا ہے۔ 

پیدائش معجزاتی نوعیت رکھتی  مذکورہ کتاب کا ایک دوسرا اہم موضوع حضرت یحییٰ اور حضرت عیسیٰ کی ولادت کے بیانیوں میں پائی جانے والی گہری مماثلت ہے۔ دونوں کی  

الہٰ یٰ پر قائم نظر آتی ہیں۔ ایک کے ہاں ارذل عمر میں ہے۔ حضرت زکریا بڑھاپے میں اولاد کے لیے نشانی مانگتے ہیں جبکہ جنابِ  مریم کسی سوال و تردد کے بغیر کامل رضا ئے 

کی تحقیق ایک نہایت    4یہ دونوں واقعات عقلِ عام کی سطح سے ماورا ہیں۔ اس ضمن میں ذیشان غفار  —فرزند کی بشارت اور دوسری کے ہاں کنواری حیثیت میں معجزاتی ولادت

 خوبصورت اضافہ فراہم کرتی ہے۔ 

انُ کے نزدیک اس ترجیح کا مطلب کلیسا کی برتری کو بنی اسرائیل پر قائم کرنا تھا۔ جنابِ یحییٰ کا ظہور خود بنی    اُس دور میں پاپائے کلیسا عیسیٰ کو یحییٰ پر فوقیت دیتے تھے، کیونکہ 

ِ اعظم ) 
 

ی ش وَيَرِثُ ( کے گھر ہوئی، اور جنابِ زکریا کی سورتِ مریم میں مذکور دعا:   High Priestاسرائیل کی مذہبی روایت کی داخلی دنیا میں ہوا تھا: اُن کی ولادت کس    يَرِثُنِى 

يَعْقُوْبَ  اٰلِ  ق کرتی ہیں۔ لیکن ، صرف ذاتی خواہش نہیں بلکہ اٰلِ یعقوب کے لئے ایک وارث اور بارآور سلسلہٴ نبوت کی تمنا ہے۔ ای ی گلی کا  نویورتھ بھی اسی تاویل سے اتفامِنْ 



لخ ی صی جائزہ پیغمبرِ دیگر: قرآن ِ   کریم میں عیسیٰٴ 
 39  مصنّفین کلاوس فون اسٹوش اور مہُ ن د  خورشیدایک تنقیدی اور ت 

 

چکا تھا۔ حالانکہ آیت واضح کرتی ہے   اکثر مفسرین اس گہرے تناظر کو نظرانداز کرتے ہوئے واقعے کو صرف اس زاویے سے دیکھتے ہیں کہ زکریا کے ہاں اولاد نہ تھی اور بڑھاپا آ

 کہ زکریا ایک پادری کی حیثیت سے اپنی قوم، اٰلِ یعقوب کے مستقبل کے لئے فکرمند ہیں۔

پاپاؤں کے نزدیک اس بات کی علامت بن   اسٹوش اس پوری بحث میں ایک اہم نکتہ بین السطور سامنے لاتے ہیں: کلیسائی روایت میں زکریا کا شہید ہونا، اور یحییٰ کے قتل ہو جانا،

 ۔ جب دونوں شخصیتیں باقی نہ رہیں تو کلیسا نے اس فکری جواز کو مذہبی برتری کے طور پر استعمال کیا اور خود کو اٰلِ یعقوب کا متبادل 5گیا کہ بنی اسرائیل کا سلسلہ گویا ختم ہو گیا ہے

 ( کی بنیاد فراہم کی۔ religious authorityبلکہ افضل قرار دے دیا۔ یہی وہ روایتی کلیسائی بیانیہ تھا جس نے صدیوں تک مذہبی اختیار )

شلم ایرانی سلطنت کے زیرِ نگیں آیا تو  اس تناظر میں ایک اور تاریخی شہادت بھی اہم ہے: سرزمینِ قدس پر ساسانیوں کی فتح۔ زکریا اور یحییٰ کے واقعاتی اختتام کے بعد جب یرو 

یا    615بالادستی کے ثبوت کے طور پر پیش کیا۔ سورتِ مریم تقریباً سن  شہر کی شناخت یہودی کے بجائے عیسائی دکھائی دیتی ہے۔ پاپائے کلیسا نے اسی پس منظر کو اپنی روحانی  

اور ایرانی فتح کے ایک سال بعد   616 اسی دور میں جب عیسائی مغلوب ہو چکے تھے اور یہودی اپنی امیدِ مسیحا کے ساتھ معبد کی  —عیسوی میں نازل ہوئی، یعنی محاصرۂ یروشلم 

 کہتا تھا کہ ہم خدا کے ناپسندیدہ نہیں، بلکہ اسی کے محافظ ہیں۔ ازسرنِو تعمیر چاہتے تھے۔ کلیسا یہی  

ہے، اور خداوند اس دعا کا جواب خود   قرآن ِ کریم اس کے برعکس ایک زندہ اور حاضر زکریا کا نقشہ پیش کرتا ہےیعنی ایک ایسے شخص کا جو خدا کے ساتھ براہِ راست مناجات کرتا

الا” ہے۔ اسٹوش کے مطابق قرآن ِ کریم کا یہ بیان اٰلِ یعقوب کی زندگی اور عطا فرماتا ہے: یحییٰ کی ولادت، ایک ایسا نام جسے خدا نے خود تجویز کیا اور جس کا معنی “زندہ ہونے و 

پائی مذہبی اجارہ داری اور تاریخی برتری کے تسلسل کا استعارہ ہے؛ یہ اعلان ہے کہ کلیسا نے بنی اسرائیل کی روحانی میراث کو نہ چھینا ہے نہ وہ اس پر حقِ فوقیت رکھتے ہیں۔ یہ پا

کو بھی دوسرے پر فضیلت  کریم کا براہِ راست اعتراض ہے۔ لہذا قرآن ِ کریم کے نزدیک جنابِ عیسیٰ اور یحییٰ دونوں اپنی اپنی جگہ کامل اور معزز ہیں، اور کسی  بیانیے پر قرآن ِ  

ِّ عََْ ُ اللِّّٰ )میں خدا کا بندہ ہوں(، جو فقہی، روحانی،  نہیں دی گئی۔ لیکن اسٹوش اس نکتے پر زور دیتے ہیں کہ دونوں کرداروں میں ایک بنیادی فرق ہے: جنابِ عیسیٰ کا اپنا قو
 
ل: انِ

” کے بیانیے میں،   I amحیثیت رکھتا ہے۔ یہی وہ مقام ہے جسے کتاب میں  مسیحیت بارہا۔  اُجاگر کرتی نظر آتی  ہے، بالخصوص انجیلِ یوحنا میں “ decisiveاور مسیحی مکالمے میں 
 جہاں یہ اصطلاح عیسیٰ کی الوہیت کے استدلال میں مرکزی حیثیت اختیار کر لیتی ہے۔ 6

اور یہی جملہ"میں خدا کا بندہ ہوں" علمِ مسیح شناسی کی ایک جامع اور فیصلہ کن     7یہاں ایک نہایت بنیادی نکتہ ہے کہ اناجیل میں مسیح کی اصل شناخت انُ کا "خدا کا بندہ" ہونا ہے، 

اور رسالت کے عام تلخیص کی حیثیت رکھتا ہے، خصوصاً جب یہ اعلان پنگھوڑے ہی میں سامنے آتا ہے۔ سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کوئی نومولود بچہ کیسے یوں کہہ  سکتا ہے؟ 

  ایک نبی پیدائش ہی کے ساتھ نبوت کے مقام پر فائز ہو جائے، حالانکہ انبیاء ایک خاص عمر میں منصبِ رسالت کے لیے چُنے جاتے ہیں۔ لیکناصول میں یہ کیسے ممکن ہے کہ

جو علمِ مسیح شناسی کے وسیع ترین مفہوم ، عیسیٰ کے معاملے میں انُ کی  ساری  عمر، یعنی  ولادت، اسفار اور  رفعت، ہر شے کو قرآن ِ کریم نے آیت اور رحمت کی علامت قرار دیا ہے



 40  (  2025)جولائی تا دسمبر   2               شمارہ ،   5    نقطہ جل 

معنوں میں قبول کرنا ممکن    literalکی نمائندگی کرتی ہے۔ انُ کا ہر ظاہر و باطن، ہر جنبش و سکوت، خدا کی نشانی کے طور پر بیان ہوا ہے۔ جدید جامعات میں اس معجزے کو  

( کی ہے: صرف theodicyڈیسی )نہیں کیونکہ قرآن ِ کریم عمومی طور پر انُ معجزات کو بیان کرتا ہے جن کی عقلی توجیہ فراہم کی جا سکے۔ ایسے میں سب سے بڑی مشکل تھو

جیسے مباحث    free will defenseاور    natural lawعیسیٰ ہی نے کیوں پنگھوڑے میں کلام کیا؟ باقی بچوں کو یہ طاقت کیوں نہیں ملی؟ ایسے سوالات سے بچنے کے لیے  

 کے طور پر سمجھنا زیادہ معقول دکھائی دیتا ہے: مریم شدید خوف میں مبتلا ہیں، اُنہیں بستی والے سنگسار کر سکتے  سامنے آتے ہیں۔ لہٰذا اس واقعے کو ایک طاقتور استعاری بیانیے

سے روک دیا جانا  جنابِ  مریم کا بولنے   تھے، کیونکہ یہودی شریعت کے مطابق کنواری کے پاس بچے کا ہونا سنگین جرم تھا۔ قرآن ِ کریم میں یوسف نجار کا ذکر بھی نہیں۔ ایسے میں

 کہ عقل پرست متکلمین نے  اور نومولود پر دفاع چھوڑ دینا ایک ایسے ماحول کی علامت ہے جس میں بچے کی “قدسی تاثیر” لوگوں کے دلوں میں مرہمت  پیدا کرتی ہے، جیسا

 علامت نظر آتے ہیں، اور قرآن ِ کریم نے مریم اور مسیح دونوں کو اپنی رحمت کی اسے وجدانی اثر اور روحانی تاثر سے تعبیر کیا ہے۔ یوں عیسیٰ اپنی پیدائش ہی سے رحمتِ الٰہی کی

 سے زیادہ نمایاں نظر آتی ہے۔ یہاں یہ بھی  نشانی کہا ہے۔ اگرچہ قرآن ِ کریم اٰلِ یعقوب اور کلیسا میں کسی برتری کا اعلان نہیں کرتا، لیکن بیانیہ اسلوب میں عیسیٰ کی فوقیت یحییٰ

اور اساطیری حکایات بھی اس  چاہیے کہ قرآن ِ کریم کے مخاطبین صرف راسخ العقیدہ عیسائی نہیں تھے بلکہ اُس خطے کی زبانی روایات، عوامی عقائد، غیر مطبوع اناجیل  سمجھ لینا  

فی سی میں  ماحول میں گردش کر رہی تھیں۔ اسی لیے بعض روایات مثلاً پنگھوڑے میں کلام یا مٹی کے پرندوں میں روح پھونکنا، ا
نجیل اربعہ میں شامل نہیں، اگرچہ گوسپل آف ان 

گی دینے کی قوت ملتی ہے جو کہ مذکور ہیں۔ اسکالرز اس بات پر حیران ہیں کہ یہ موضوعات قرآن ِ کریم میں کیوں نمایاں ہیں، خصوصاً وہ واقعات جن میں ایک انسان کو زند

( کو منفرد اور فیصلہ کن بناتا ہے۔ اگرچہ عیسائی بھی مانتے ہیں Christologyعنصر ہے جو قرآن ِ کریم کی مسی خن ا ت )  خالصتاً الٰہی صفت ہے۔ اسٹوش کے مطابق یہی وہ مرکزی

رکھتا ہے۔   الوہی مرحلے سے وابستہ ہے۔ لزارس کا واقعہ بلاشبہ اہم ہے مگر مٹی کی بےجان چیز کو زندگی دینا ایک منفرد سطح  زندگی دیناکہ معجزات خدا کے اذن سے ہوئے، مگر  

ِ ذِْنِ اللہ” کا اضافہ حاخامی ادبیات میں عیسیٰ پر ساحری کے الزام کے ردّ کے لیے ہے، کیونکہ رنَّ روایات)  ( میں خصوصاً استثنا Rabbanic traditionقرآن ِ کریم میں “بَِ

 اذِن کے بارے میں اسٹوش  کی روشنی میں جنابِ عیسیٰ کو ساحر قرار دے کر مصلوب کیا گیا۔ قرآن ِ کریم اس کے مقابل ایک دفاعی اور اصلاحی بیانیہ پیش کرتا ہے۔ لفظ 21:23

 ” کے بجائے “مدد و معاونت” کے معنوں میں زیادہ موزوں سمجھتے ہیں، جو متن کی روح کے زیادہ قریب ہے۔ permissionاسے قانونی “

طور پر سمجھنا چاہیے۔ انُ کا استدلال یہ ہے کہ مشرکینِ مکّہ عیسیٰ کے لیے “ولدُ اللہ” کی اصطلاح استعمال  metaphoricalکو  ابَِْ  اور  literalکو  وَلَ محمود ایوب کے مطابق لفظ 

(  ۳۵( مفہوم رکھتی ہے۔ قرآن ِ کریم میں جس جگہ )خصوصاً آیت  metaphysicalکرتے تھے، جبکہ مسیحی روایت میں “ابنُ اللہ” ایک استعاراتی، علامتی اور مابعدالطیعَی )

جو خدا کو بیٹیاں )لات، عزیٰ، منات(  عیسیٰ کے لیے ولد ہونے کی نفی کی گئی ہے وہ دراصل مشرکینِ مکّہ کی اسی لغوی اور جسمانی نوعیت کے نسبت کو ردّ کرتی ہے؛ وہی مشرکین  

اور نہ کبھی ایسا      8( معنی میں خدا کا فرزند کہتے ہیں  biological)  تیمنسوب کرنے کے ساتھ ساتھ ایک بیٹا بھی تسلیم کرنے پر تیار تھے۔ اس کے برعکس مسیحی نہ عیسیٰ کو حیاتیا



لخ ی صی جائزہ پیغمبرِ دیگر: قرآن ِ   کریم میں عیسیٰٴ 
 41  مصنّفین کلاوس فون اسٹوش اور مہُ ن د  خورشیدایک تنقیدی اور ت 

 

شمار ہوگا۔یہ بحث سورۃ زخرف میں    تصور ممکن ہے، بلکہ انُ کے نزدیک ابنُ اللہ ایک علامتی، معنوی اور ماورائی نسبت ہے جسے لغوی معنوں میں لینا انُ کے عقیدے کی توہین

ثان کے سلسلے میں ایک طرح کا تقابل کیا جاتا ہے۔ سورۃ مریم اور سورۃ تفصیل سے موجود ہے جہاں مشرکینِ مکّہ کا یہ کہنا نقل ہوا ہے کہ کون سے معبود بہتر ہیں، اور انبیاء و او 

تھ ایک "ولد" کے طور پر زخرف کے مخاطبین اور موضوعِ بحث کے درمیان ایک واضح ربط موجود ہے، کیونکہ مخاطبین وہ لوگ تھے جو عیسیٰ کو خدا کی دوسری اولاد کے سا

 کے “عیسائی” مکمل کلیسائی عقیدہ رکھنے والے نہ ہوں بلکہ مقامی سطح پر پائی جانے والی مختلف مسیحی روایات اور نیم عیسائی فرقوں  قبول کرتے تھے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ اُس زمانے

 ( کے سیاسی و مذہبی اثرات بھی پس منظر میں کردار ادا کرتے ہیں۔ Herodسے تعلق رکھتے ہوں، جن میں باہمی رقابتیں بھی موجود تھیں۔ یہاں ہیرودیس ) 

ور نہ ہی کوئی عیسائی  میں خدا کے لیے اولاد کا انکار اس مفروضے کی نفی ہے کہ خدا کسی کمزوری، محتاجی یا دوستی کی ضرورت کے باعث اولاد رکھتا ہو۔ نہ ہم ا( ۱۷:۱۱۱سورۃ اسریٰ )

 موجود تھا، نہ کہ اُس مسیحی تصور کا جو ابنُ اللہ کو حیاتیاتی یہ عقیدہ رکھتا ہے کہ خدا کی کوئی احتیاج ہے۔ قرآن ِ کریم اس خیالی مفروضے کا ردّ کرتا ہے جو مشرکانہ ذہنی ساخت میں

 نہیں بلکہ وجودی اور ماورائی نسبت سمجھتا ہے۔

ہونا، اور خدا کا کسی کمزوری کے باعث   اور انُ گروہوں کے مابین باہمی رقابت بھی موجود تھی۔ خدا کی وہ تصویر جو مشرکینِ مکّہ کے ذہن میں تھی یعنی خدا کے بیٹے اور بیٹیاں

اور اپنے سیاق   اُس عہد کے کسی بھی مسیحی عقیدے میں موجود نہیں تھی،  اولاد کا محتاج ہونا،  یا  میں یہ آیات کسی طرح بھی مسیحیت کی تردید یا تنقید نہیں بنتیں۔ سورة  رفیق 

اور بعض علما نے اسے مسیحیت، خصوصاً عقیدہٴ  نیکیائی )  نازل ہوئی  دور میں  وہ مکی  کا ردّیہ سمجھا ہے، مگر یہ  Nicene Creedاخلاص کے بارے عام طور پر کہا جاتا ہے کہ   )

نتے  نہیں رہتا۔ اگر یہ سورت مکہ میں نازل ہوئی ہے تو سٹوش کے مطابق اس کے مخاطبین وہ لوگ ہیں جو خدا کے بیٹے اور بیٹیوں کے وجود کو ما   مفروضہ تاریخی و سیاقی سطح پر قائم

 اُن مشرکانہ عقائد کا ردّ کرتا ہے جن کے تھے اور سمجھتے تھے کہ خدا اکیلا ہے اور اسی سبب اُسے رفیق، مددگار یا اولاد کی ضرورت ہے۔ اس بنا پر قرآن ِ کریم مسیحیت کا نہیں بلکہ 

سورة اخلاص کسی طور بھی مسیحیت   مطابق عیسیٰ بھی خدا کے “جنے ہوئے بیٹوں” میں شمار ہوتے تھے۔ سٹوش اسی لیے اس روایتی تفسیر سے اختلاف کرتے ہیں اور یہ کہتے ہیں کہ 

 ( نہیں ہے۔ anti-Christianمخالف )

وکرِست ) (، یعنی عشائے ربّانی، نہایت مقدس اور متبرک ساکرامنٹ ہےجس کی ادائیگی محض ایک مذہبی رسم نہیں بلکہ ایسا روحانی  Eucharistکیتھولک روایت میں میں ی ُ

ٹ  تصور ۔ اس کے مقابل پروت ی سی ی  تجربہ ہے جس کے ذریعے کوئی صاحبِ ایمان مسیحی جنابِ  عیسیٰ کے بابرکت جسم کو “چھوتا” ہے اور اسے اپنے وجود اور روح کا حصہ بناتا ہے

( سمجھا جاتا ہے،  egalitarianمیں اہمیت اس بات کی ہے کہ سب لوگ ایک ہی پیالے اور ایک ہی روٹی کے ٹکڑے سے تبرک حاصل کریں۔ یہ تصور نسبتاً زیادہ جمہوری )

 ہے جیسے عیسیٰ نے اپنی تعلیمات کے ذریعے اپنے متبعین کو یکجا کیا تھا۔ اسِی طرح کیتھولک مذہب میں عام  کیونکہ ان کے نزدیک ایک ہی روٹی کا ٹکڑا سب کو ویسے ہی باہم جوڑتا

ہیں کہ عام روٹی اور عام جام کو مسیحیوں اور پادریوں کے درمیان ایک مخصوص مذہبی تخصیص موجود ہے۔ انُ کے نزدیک صرف کلیسائی طور پر نامزد پادری ہی یہ اختیار رکھتے  



 42  (  2025)جولائی تا دسمبر   2               شمارہ ،   5    نقطہ جل 

( کر سکیں، اور یہ عمل بالکل اسی طریقے پر ادا کیا جاتا ہے جس کا ذکر انجیلِ مقدس میں آیا ہے )متی باب  transubstantiationعیسیٰ کے جسد اور خون میں قلبِ ماہیت ) 

 ( سمجھا جاتا ہے جس کے ذریعے مومن فضلِ مسیح تک رسائی پاتا ہے۔mediator(۔ اسی عقیدے کی بنا پر شفاعت کے لیے پادری کو ایک روحانی وسیلہ )28تا  26، آیات 26

میں بھی کئی مقامات پر انُ کی بعض    اسٹوش نے خود اعتراف کیا ہے کہ اس باب کی تدوین میں انہیں بہت سی علمی دشواریاں اور تنقیدات کا سامنا کرنا پڑا، اور انگریزی ترجمے

کیا کہ وہ اب اس رائے کے قائل نہیں کہ مکّہ میں کوئی نصاریٰ    دقیق آراء جوں کی توں منتقل نہیں ہو سکیں۔ حال ہی میں انہوں نے ایک اضافی مضمون میں اس بات کا اعتراف

نصاریٰ کے وجود کے امکانات کو ردّ کرنا  موجود نہیں تھے، جیسا کہ نوائےورتھ اور محمود ایوب نے کہا تھا؛ انُ کے نزدیک مکّہ کے ماحول میں کچھ نہ کچھ مسیحی اثرات اور مقامی  

یم کا کسی تصور کے بارے خاموش رہنا اُس تصور پر تنقید کے برابر نہیں ہوتا۔ مثال کے طور پر اگر قرآن ِ کریم نے تورات کی طرح خدا  تاریخی احتیاط کے خلاف ہے۔ قرآن ِ کر 

 خدا کی شان کے خلاف ہے۔ فرق  پ” ہوناکے لیے “باپ” کا استعارہ استعمال نہیں کیا تو یہ اس بات کے مترادف نہیں کہ خدا اپنے آپ کو باپ کہلوانا پسند نہیں کرتا یا یہ کہ “با

سے انسانی تشبیہ یا مجاز کا دروازہ کھلے۔ اس  یہ ہے کہ اسلامی روایت میں قرآن ِ کریم اس بات کا حد درجہ اہتمام کرتا ہے کہ خدا کے لیے کوئی ایسا استعارہ اختیار نہ کیا جائے جس  

( کے طور پر لینا درست نہیں۔ اس پورے فکری منظر میں سب سے اہم استدلال سٹوش کا یہ ہے کہ قرآن ِ کریم اپنی تنقید میں  negationاحتیاط کے باوجود خاموشی کو نفی ) 

تھی، اور جس کے تحت ں سے تعبیر کرتی  کبھی بھی عیسائی عقیدے کو ہدف نہیں بناتا بلکہ اُس مشرکانہ ذہنی ساخت کو چیلنج کرتا ہے جو خدا کو صنفی رفاقت، اولاد اور جسمانی نسبتو

ہے، نہ کہ اس کے مخالف۔ یہی وجہ ہے کہ عیسیٰ کو خدا کی بیٹیوں کے ساتھ ایک ولد کی شکل میں دیکھا جاتا تھا۔ اس بنا پر قرآن ِ کریم کی مسی خن ا ت خود مسیحی فکر سے بہت قریب 

زاویے سے دیکھا جائے تو قرآن ِ کریم کا عیسیٰ سے متعلق خطاب ایک    hermeneuticalمتن ماننے سے انکار کرتے ہیں۔ اس    Anti-Christianسٹوش سورة اخلاص کو  

 ۔ افق کو کھولتا ہے جس میں نبوّت، معجزہ، رحمت، آیت اور الٰہی مدد سب ایک وحدانی تشکیل میں ضم ہو جاتے ہیں theologicalنئے 

 

 
 
 
 
 

 

 

 

 



لخ ی صی جائزہ پیغمبرِ دیگر: قرآن ِ   کریم میں عیسیٰٴ 
 43  مصنّفین کلاوس فون اسٹوش اور مہُ ن د  خورشیدایک تنقیدی اور ت 

 

 حوالہ جات: 

 

1 Neuwirth, Angelika. Der Koran als Text der Spätantike. Ein europäischer Zugang. Berlin: Verlag der Weltreligionen, 2010. 

2 Ayoub, Mahmoud. A Muslim View of Christianity: Essays on Dialogue (Faith Meets Faith Series). Edited by Irfan A. Omar. 

New York: Orbis, 2007. 

3 Tatari, Muna, and von Stosch, Klaus. Mary in the Qur’an: Friend of God, Virgin, Mother. London: Gingko Library, 2021. 

ذیشان غفار کا کہنا ہے کہ یہودیت اور عیسایت میں موجود وہ قربِ قیامت اور نزولِ مسیحا کی علامات کہ جن میں معبد، معبد کا مشرقی در وازے سے مسیحا کا ظہور وغیرہ شامل ہیں ، قرآن ِ کریم   4
نہ ہی مشرقی دروازے بارے کوئی ایسی معلومات دیتا ہے جو    انُ کا استعمال کرتا ہے، انُہیں رد کیے بغیر انُہیں نئے پیرایے میں ڈھالتا ہے۔ قرآن ِ کریم مریم کی بکارت کو جھٹلاتا نہیں ہے، اور 

ور شخص کا تذکرہ بعد میں کہیں یوسف بڑھی یا کسی امسیحی  یہودی تصور کے مطابق یا منافی ہوں۔ قرآن ِ کریم کے لیے اہم یہی ہے کہ عیسیٰ کی پیدایش کے وقت مریم کنواری باکرہ تھیں، اور 
تکریم کرتا ہے اور اُنہیں ایک ایسے بیانیے میں ڈھالتا ہے کہ نہیں ملتا۔ اگر قرآن ِ کریم مریم کی بکارت کو مسخ کرنا چاہتا تو بہت آسان تھا لیکن اسِ کی بجائے قرآن ِ کریم  مسیحی  استعاروں کی 

anti jewishجس سے وہ یہود دشمن ) تْ مِنْ دُوْنِ  َّخ دَ  َ
َ بًَ ـهِـ(نہیں رہتے۔ف َ ت  یعنی پردے کا ذکر ہے جس کی چاکی مسیحا کی آمد کی علامت ہے)  ۖ  مْ حَِ Matthew 27:51  اور ، مریم کی  ،)

 Ghaffar, Zishan Ahmad. “Kontrafaktischeپاک بازی کا ذکر ہے، معبد کا اور مشرقی حجرے کا، لیکن مفاہیم میں متکلمین کے لیے جدت کا اُسلوب ہے۔  دیکھیے  
Intertextualität im Koran und die exegetische Tradition des Syrischen Christentums.” Der Islam 98, no. 2 (2021): 313–58. 

 Protoevangelium of James, The Apocryphon of Johnدیکھیے  5

6 The “I am” the bread of life (John 6:35), the light of the world (John 8:12), the door (John 10:7), the good shepherd (John 

10:11, 14), the resurrection and the life (John 11:25), the way the truth and the life (John 14:6) and the true vine (John 15:1 ) ۔  

7  Philippians 2:7   
(، جو زیوس کا بیٹا تھا، اور کئی دیگر شخصیات کو خداؤں کی اولاد سمجھا جاتا تھا، کیونکہ دیوتا انسانوں سے ملاپ کر کے ان سے Heraclesیونانی اساطیر میں ہرقل) 8

یک نیم خدائی زیوس” کے لقب کا استعمال کر کے یہ تاثر دیا کہ شاید وہ بھی ا–قبل مسیح کے بعد سکندرِ اعظم نے بھی “بیٹاٴ آمون  360بیٹے پیدا کرتے تھے۔ تقریباً  
 ۔ ( ہےdemigodہستی )


