
 

Institute Lahore (53720), Pakistan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 تفسیر القرآن میں تاریخی اور ثقافتی تناظر کا کردار 
The Role of Historical and Cultural Context in Tafsir al-Qur’ān: 

An Analytical Study 

 

Mishal Saddiqa 
PhD scholar, Department of Islamic Studies, The Government Sadiq College Women 

University Bahawalpur. 

mishal.sadiqabwp@gmail.com 

 

Dr. Yasmin Nazir 
Assistant Professor, Department of Islamic Studies, The Government Sadiq College 

Women University Bahawalpur 

.                 yasmin.nazir@gscwu.edu.pkEmail:                           

 
  

 

 

Published online: 30 Sep, 2025 

  View this issue  
   

Complete Guidelines and Publication details can be found at: 

https://nuqtahjts.com/index.php/njts/publication-ethics 

Nuqtah   journal of Theological Studies 

Editor: Dr Shumaila Majeed 

(Bi-Annual) 

Languages : English, Urdu, Arabic 

pISSN: 2790-5330 eISSN: 2790-5349 

https://nuqtahjts.com/index.php/njts 

Published by 

Resurgence Academic and Research  

Email: editor@nuqtahjts.com 

mailto:mishal.sadiqabwp@gmail.com
mailto:yasmin.nazir@gscwu.edu.pk


 45        تفسیر القرآن میں تاریخی اور ثقافتی تناظر کا کردار  
 

 

Abstract 
The interpretation of the Qur’ān (tafsir) has never been a purely linguistic or theological exercise; it has 
always been deeply intertwined with the historical circumstances of revelation (asbāb al-nuzūl), the 
socio-cultural environment of seventh-century Arabia, and the evolving cultural realities of subsequent 

Muslim societies. This study critically examines the indispensable role played by historical and cultural 

contexts in both classical and contemporary Qur’ānic exegesis. It argues that a proper understanding of 

the occasions of revelation, pre-Islamic Arabian customs (ʿurf al-jāhiliyyah), linguistic conventions of 
the Quraysh, and the lived experiences of the first Muslim community is essential for avoiding literalism, 

anachronism, and misinterpretation of the sacred text.Drawing on seminal works of classical tafsir (such 

as al-Ṭabarī, al-Qurṭubī, al-Rāzī, Ibn Kathīr, and al-Suyūṭī) and modern contextual approaches (including 
those of Fazlur Rahman, Muhammad Arkoun, Nasr Hamid Abu Zayd, Abdullah Saeed, and Amina 

Wadud), the research demonstrates how historical-cultural awareness has shaped major interpretive 

methodologies: tafsir bi’l-maʾthūr, tafsir bi’l-raʾy, thematic tafsir, and socio-historical tafsir. Special 

attention is given to controversial issues such as the interpretation of gender-related verses, rulings on 

slavery, warfare, and interfaith relations, showing how neglect or overemphasis of historical context has 

led to markedly different conclusions across time and space.The study further explores the implications 

of cultural context for contemporary Muslim societies living in pluralistic, post-colonial, and digital 

environments. It contends that while the Qur’ān’s universal message transcends its original milieu, 
authentic and relevant interpretation in the 21st century demands a balanced integration of historical 

fidelity and contextual sensitivity. The paper concludes that responsible tafsir in the modern age must 

combine rigorous historical scholarship with an ethical awareness of present cultural realities, thereby 

enabling the Qur’ān to remain a living guide rather than a frozen relic. 
Keywords: 

Qur’ānic exegesis, historical context, asbāb al-nuzūl, cultural hermeneutics, contextual tafsir, classical 
tafsir, contemporary interpretation, socio-historical approach ۔ 

 تعارف: 

نوں کے لیے ہدایت کا سرچشمہ ہے۔  قرآن مجید اللہ تعالیٰ کا کلامِ ابدی ہے جو نہ صرف ساتویں صدی عیسوی کے عرب معاشرے میں نازل ہوا بلکہ ہر زمانے اور ہر مقام کے انسا
 سماجی حقیقت کے تناظر میں سمجھیں۔ مگر اسی عالمگیریت کے اس کی یہ عالمگیریت ہی اس امر کی متقاضی ہے کہ اس کے مخاطب اسے اپنے وقت، اپنی زبان، اپنی ثقافت اور اپنی

س کے معنی اخذ کرنے میں  ساتھ ساتھ قرآن ایک تاریخی متن بھی ہے؛ اس کی آیات مخصوص واقعات، سوالات، چیلنجز اور سماجی حالات کے جواب میں نازل ہوئیں۔ لہٰذا ا 
القرآن(، ج ہ لی ہ کے رسم و رواج، قبائلی اقدار اور مکہ و مدینہ کے سماجی ڈھانچے کو نظر انداز نہیں کیا جا سکتا۔ کلاسیکی    تاریخی پس منظر )أسباب النزول(، لسانی استعمال )عربیت

دیک قرآن کا  ، کیونکہ ان کے نز مفسرین نے اسی حقیقت کو سمجھتے ہوئے اپنی تفاسیر میں اسنادِ نزول، لغت، شعرِ جاہلی، سیرت اور عربوں کے معمولات کو بنیادی حیثیت دی
دائروں میں سانس لے رہی اور تہذیبی  ماحول سے الگ نہیں ہو سکتا۔آج جب مسلمان دنیا بھر میں مختلف ثقافتی، سیاسی  اس کے نزولی   ہے، جب سیکولر، لبرل، درست فہم 

ضرورت پہلے سے کہیں زیادہ بڑھ گئی ہے۔ جن آیات کو چودہ صدیوں سے پوسٹ ماڈرن اور ڈیجیٹل تناظرات نے نئی سوالات اٹھا دیے ہیں، تب تاریخی و ثقافتی سیاق کو سمجھنے کی 
( پر براہ راست منطبق کرنے کی  ایک مخصوص تاریخی پس منظر میں سمجھا جاتا رہا، آج انہی کو موجودہ سماجی مسائل )صنفی مساوات، انسانی حقوق، جنگ و امن، معیشت، سائنس

تناظر کو مکمل طور پر نظر انداز کر دیا جائے تو نہ صرف متن کے ساتھ زیادتی ہوتی ہے بلکہ غلط فہمیاں اور انتہا پسندی کو جنم ملتا    کوشش کی جا رہی ہے۔ اس عمل میں اگر تاریخی



 46  (  2025)جولائی تا دسمبر    2          شمارہ ،               5                   نقطہ جلد
کر رہ جاتا ہے۔ اس تحقیق کا بنیادی  ہے۔ دوسری طرف اگر صرف تاریخی تناظر پر جم جائیں اور موجودہ ثقافتی حقیقت سے لاتعلقی اختیار کر لیں تو قرآن ایک میوزیم کی چیز بن  

 صداقت اور عصری مطابقت دونوں کو یکجا کرے، تاکہ یہ کلامِ الٰہی مقصد ان دونوں انتہاؤں سے بچتے ہوئے یہ ثابت کرنا ہے کہ قرآن کی صحیح اور زندہ تفسیر وہی ہے جو تاریخی
 ہر دور میں انسانیت کے لیے مشعلِ راہ بنا رہے۔

 تاریخی تناظر )اسباب النزول( کی اہمی 
م محدود یا غلط ہو سکتا ہے۔مثال قرآن کی بہت سی آیات کے نزول کی کوئی نہ کوئی خاص وجہ ہوتی ہے جسے "سبب نزول" کہتے ہیں۔ یہ وجوہات اگر معلوم نہ ہوں تو آیت کا مفہو

 کے طور پر :

ذِي بَنَوْا رِيبَةً فِي قُلُوبِهِمْ سورہ التوبہ کی آیت  • خَذُوا مَسْجِدًا ضِرَارلََ يَزَالُ بُنْيَانُهُمُ الَّ میں "مسجد ضرار" کا ذکر ہے۔ اگر ہمیں یہ معلوم نہ ہو کہ منافقین   1  اتَّ
بارے میں سمجھ بیٹھیں نے مکہ فتح ہونے سے پہلے ایک مسجد بنائی تھی تاکہ مسلمانوں کو نقصان پہنچائیں اور تفرقہ ڈالیں، تو ہم اس آیت کو محض ایک عمارت کے  

 صل پیغام کھل کر سامنے آتا ہے کہ منافقت اور فتنہ کی کوئی بھی شکل قبول نہیں کی جائے گی۔ گے۔ لیکن تاریخی واقعہ معلوم ہونے کے بعد آیت کا ا
  ( کی ابتدائی آیات عبداللہ بن ام مکتوم رضی اللہ عنہ کے واقعے کے بغیر ادھوری لگتی ہیں۔ اس واقعے سے ہمیں یہ سبق ملتا ہے کہ دعوتِ ٨٠اسی طرح سورہ عبس ) •

 دین میں امیروں کو ترجیح دینا اور غریب و نابینا کو نظر انداز کرنا نبی کریم صلى الله عليه وسلمکے شایانِ شان نہیں۔ 

م رکھتا ہے۔ یعنی واقعہ  امام سیوطی رحمہ اللہ نے "لباب النقول فی أسباب النزول" میں لکھا ہے کہ سبب نزول کا علم آیت کے مفہوم کو خاص کرتا ہے مگر حکم کو عا •
 خاص ہے لیکن سبق سب کے لیے ہے۔ 

  ثقافتی تناظر اور عرب معاشرہِ جاہلی 

جی ڈھانچے کو سمجھے بغیر بہت سے قرآن عربوں ہی کی زبان میں نازل ہوا اور انہی کے رسم و رواج کو سامنے رکھ کر اصلاح لایا۔ اس لیے جاہلی کے کچھ رسم، محاورات اور سما
 معانی واضح نہیں ہوتے۔مثال کے طور پر: 

رَاقِيَ   •  میں "تراقی" )گردن کی ہڈیاں( کا لفظ عربوں کے نزدیک موت کے آخری لمحات کی علامت تھا۔  2 ""کَلََّّ إِذَا بَلَغَتِ التَّ

  جاتا تھا۔سورہ الفیل کا واقعہ مکہ کے لوگوں کے لیے ایک زندہ تاریخ تھی، اسی لیے اسے محض تاریخی قصہ نہیں بلکہ اللہ کی قدرت کا زندہ نشان سمجھا •

اس ثقافتی    • بار اضافہ کیا جاتا تھا۔  بار  کاروبار میں استعمال کرتے تھے جس میں قرض کی رقم میں  "الربا" )بڑھوتری( کو عرب سود کے  ربا کی لفظ  استعمال کے بغیر 
 حرمت کی شدت کا اندازہ مشکل ہے۔ 

فسي ر  والمفسرون" )جلد  
( میں لکھتے ہیں کہ قرآن کو عربوں کے سماجی، لسانی اور نفسیاتی ماحول سے الگ کر کے سمجھنا ایک ١٩٥-١٨٥، ص  ١ڈاکٹر محمد حسین الذھبی اپنی کتاب "الت 

 بڑی غلطی ہے، کیونکہ قرآن نے اسی ماحول کو مخاطب کر کے انقلاب برپا کیا۔ 

 تاریخی و ثقافتی تناظر کی حدود   

ا اور ضروری ہے، مگر یہ کوئی لامحدود اختیار نہیں۔ اگر اسے بلا حدود  و ثقافتی تناظر قرآنِ مجید کی تفسیر کے لیے نہایت مفید  ستعمال کیا جائے تو قرآن کی عالمگیریت، تاریخی 
ہے، نہ کہ "قید"۔ یعنی یہ دروازہ کھولتا ہے، بند نہیں کرتا۔شاہ ولی اللہ  ابدیت اور لازوال حیثیت مجروح ہو سکتی ہے۔ ائمہ علوم القرآن نے اس تناظر کو ایک "کلید" قرار دیا  

 دہلویؒ نے اسے خوبصورت انداز میں واضح کیا:  

 3"شأن النزول والمادۃ الثقافیة مرآۃ لفهم الآیة، لَ حداً للحکم"



 47        تفسیر القرآن میں تاریخی اور ثقافتی تناظر کا کردار  
 

 یعنی سببِ نزول اور ثقافتی مواد آیت کے فہم کے لیے آئینہ ہے، حکم کی حد نہیں ۔ 

 تاریخی و ثقافتی تناظر کی شرعی و عقلی حدود 

 تاریخی و ثقافتی تناظر کوئی "قید" نہیں بلکہ "کلید" ہے۔ وہ دروازہ کھولتا ہے مگر اندر کا خزانہ لامحدود ہے۔ 

 میں لکھتے ہیں:  "نحو تفسير موضوعي للقرآن الكريم"شیخ محمد الغزالی رحمہ اللہ اپنی کتاب 

وہ بھی قرآن کے نزولی شان سے نا آشنا   "جو مفسر تاریخی اسباب کو اتنا غالب کر دے کہ عالمگیر پیغام دب جائے، وہ قرآن کا حق ادا نہیں کرتا۔ اور جو بالکل نظر انداز کر دے،
 4ہے۔" 

 :تاریخی و ثقافتی تناظر کی شرعی و عقلی حدود درج ذیل ہیں

 : تناظر خاصیت کو عامیت پر غالب نہیں کر سکتا .  1

 سببِ نزول خاص ہوتا ہے، حکم عام۔ اسے خاص تک محدود کرنا قرآن کی ابدیت کے خلاف ہے۔     

 امام قرطبیؒ فرماتے ہیں:      

 5""لَ یجوز تخصیص العام بسبب النزول إلَ بدلیل قاطع

 . ثقافتی رسم کی حرمت یا حلت کو ابدی حیثیت نہیں دی جا سکتی   2

 علامہ ابن تیمیہؒ:     6جاہلی عرب میں کچھ رسم تھے جو قرآن نے اصلاح کیے بغیر چھوڑ دیے )مثلاً حج کے بعض مناسک(۔ انہیں شرعی حکم نہیں سمجھنا چاہیے۔      

 "ما كان من عادات الجاهلیہ لم ینھ عنہ القرآن فھو مباح، لَ مستحب ولَ واجب"

 : . تناظر کو قرآن پر مقدم نہیں کیا جا سکتا 3

 اگر تاریخی روایت قرآن کے صریح نص سے ٹکرائے تو نص مقدم ہے۔     امام شافعیؒ کا قول:     

 7""كل ما حكم القرآن فھو الحق، وإن خالف خبر الواحد

 :   نہیں  عصری ثقافت کو جاہلی ثقافت پر قیاس کرنا جائ .  4

 لغزالیؒ:  آج کی مغربی تہذیب کو جاہلیِ عربہ سے ایک سمجھنا اور ہر چیز پر وہی حکم لگانا غلط ہے۔ دونوں میں بنیادی فرق ہے۔     ڈاکٹر محمد ا    

8"لَ یصح أن نحكم على المدنیة الحدیثة بحكم الجاهلیة العربیة مطلقاً، فإن بینھما فروقاً كبيرۃ" 
 

 . تناظر کی غلو سے قرآن کی بلاغت و اعجاز متاثر نہیں ہونا چاہیے   5

 ( قرآن کو صرف "عربوں کی مقامی پیداوار" قرار دیتے ہیں۔ یہ حد سے تجاوز ہے۔    علامہ زرقانیؒ:   Richard Bellبعض مستشرقین )جیسے    

 9""من حصر القرآن فی التناظر الثقافی فقد جحده

 حدود سے تجاوز کی چند عصری مثالیں 

 آیاتِ وراثت کو صرف "جاہلی جاگیرداری نظام" تک محدود کر کے آج نئے تِقسیم میراث کے قوانین بنانا۔  .1

 آیاتِ جہاد کو صرف "قبائلی جنگوں" تک محدود کر کے آج کے دفاعی جہاد کو رد کرنا۔ .2



 48  (  2025)جولائی تا دسمبر    2          شمارہ ،               5                   نقطہ جلد
 حجاب کو صرف "عرب عورتوں کی شناخت" تک محدود کر کے آج اسے اختیاری قرار دینا۔  .3

یت، بلاغتِ قرآنیہ اور شرعی احکام کی  تاریخی و ثقافتی تناظر ایک "نقطہ آغاز" ہے، نہ کہ "نقطہ ختم"۔ اس کی حدود یہ ہیں کہ یہ آیت کے فہم میں مدد دے، لیکن حکم کی عالمگیر
 ابدیت کو محدود نہ کرے۔ جو مفسر ان حدود کا خیال رکھتا ہے وہی قرآن کا حق ادا کرتا ہے۔ 

 عصرِ حاضر میں تاریخی و ثقافتی تناظر کا استعمال 

کے مفسرین اور محققین اس تاریخی و قرآن مجید ایک ابدی اور عالمگیر کتاب ہے، لیکن اس کا نزول ایک مخصوص تاریخی و ثقافتی ماحول )ساتویں صدی حجاز( میں ہوا۔ عصرِ حاضر 
 مسائل پر منطبق کر رہے ہیں۔ یہ عمل نہ تو قرآن کو ماضی تک  ثقافتی تناظر کو دوبارہ زندہ کر کے قرآن کے اصولوں کو آج کے بدلتے ہوئے سماجی، معاشی، سیاسی اور سائنسی

( کی طرح استعمال کر کے موجودہ بیماریوں کا علاج تلاش diagnostic toolمحدود کرتا ہے اور نہ ہی ماضی سے بے نیاز کرتا ہے؛ بلکہ ماضی کے تناظر کو ایک "تشخیصی آلے" )
 یقہ کار کو بہترین الفاظ میں بیان کیا:   کرتا ہے۔مولانا ابوالاعلیٰ مودودیؒ نے اس طر

تو پھر یہ دیکھنا آسان ہو جائے گا کہ   "قرآن کو سمجھنے کے لیے سب سے پہلے یہ معلوم کرنا ضروری ہے کہ اس نے اپنے ابتدائی مخاطبین سے کیا کہا تھا۔ جب یہ معلوم ہو جائے گا
 10وہ بات آج ہم سے کیا کہہ رہی ہے۔"   

 عصرِ حاضر میں تاریخی و ثقافتی تناظر کے عملی استعمال کی چند نمایاں مثالیں 

 *   آیاتِ ربا اور جدید بینکاری نظام. * 1

 ( اور کمپاؤنڈ انٹرسٹ اسی کی جدید شکل ہے۔   interestجاہلی عرب میں سود "مضاعفہ و مزید" کی شکل میں تھا۔ آج کے بینکوں کا منافع )   

 11محمد عبداللہ درازؒ، الغزالیؒ )معاصر( اور جسٹس مفتی محمد تقی عثمانی نے اس تناظر سے جدید سود کو حرام ثابت کیا۔    →   

 *   *آیاتِ تعدد ازدواج اور عصری یتیم   . 2

بچیاں یتیم ہو رہی    ( یتیم لڑکیوں کی جائیداد ہڑپ کرنے کے جاہلی رسم کے تناظر میں نازلی تھی۔ آج جنگوں، قدرتی آفات اور سماجی انتشار کی وجہ سے لاکھوں٣آیت )النساء:     
 ہیں۔  

 12ڈاکٹر محمد الغزالیؒ اور مولانا وحید الدین خانؒ نے اس تناظر سے تعدد ازدواج کو آج بھی جائ اور بعض صورتوں میں ضروری قرار دیا۔    →   

 *   . *آیاتِ حجاب اور عصری فحاشی 3

اور لونڈی عورتوں میں فرق کرنے کے لیے لباس تھا۔ آج میڈیا، فیشن ٣١، النور:  ٥٩حجاب کی آیات )الاحزاب:      و مدینہ کے سماجی حالات میں نازل ہوئیں جہاں آزاد  ( مکہ 
 انڈسٹری اور جنسی استحصال نے عورت کو "جسمانی شے" بنا دیا ہے۔   

 13ڈاکٹر یوسف القرضاوی نے اس تناظر سے حجاب کو عصری ضرورت قرار دیا۔    →   

 *   . *آیاتِ جہاد اور عصری دہشت گردی4

 جہاد کی آیات عرب قبائل کے حملوں اور عہدِ نبوی کے دفاعی حالات میں نازل ہوئیں۔ آج دہشت گردی اور ریاستی جارحیت نئی شکلیں ہیں۔      

 مولانا مودودیؒ اور ڈاکٹر فاروق خانؒ نے تاریخی تناظر سے فرق کرتے ہوئے جہاد کو صرف دفاعی اور ریاستی سطح پر قرار دیا۔    →   

 . آیاتِ غلامی اور عصری انسانی حقوق*   5

 می موجود ہے۔   جاہلی عرب میں غلاموں کی خرید و فروخت تھی۔ قرآن نے تدریجی طور پر آزادی کا راستہ کھولا۔ آج انسانی سمگلنگ، جبری مشقت اور جدید غلا   



 49        تفسیر القرآن میں تاریخی اور ثقافتی تناظر کا کردار  
 

   14سید قطبؒ اور ملک بن نبیؒ نے اس تناظر سے اسلامی معاشرت کو جدید غلامی کے مقابلے میں پیش کیا۔    

حج ر  کتاب" یا "محض تاریخی دستاویز" بنانے کے بجائے ایک زندہ اور فعال  
نظامِ حیات بناتا ہے۔ یہ تناظر ہمیں بتاتا  عصرِ حاضر میں تاریخی و ثقافتی تناظر کا استعمال قرآن کو "مت 

 ,Richard Bellمیں استعمال کر سکیں۔آج کل کچھ مغربی مستشرقین )مثلاً    ہے کہ قرآن نے کس بیماری کا علاج کیا تھا، تاکہ ہم آج کی نئی بیماریوں کے لیے وہی دوا نئی شکل

Régis Blachère اور ان کے پیروکار قرآن کی آیات کو صرف ساتویں صدی کے عرب قبائلی جھگڑوں تک محدود کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ ان کا دعویٰ ہے کہ  )
و سماجی انداز کر کے ہر آیت کو براہ    قرآن کوئی ابدی کتاب نہیں بلکہ ایک مقامی سیاسی  دستاویز ہے۔ یہ انتہا پسندی ہے۔دوسری طرف کچھ لوگ تاریخی تناظر کو بالکل نظر 

 اللہ نے اختیار کیا کہ:  راست آج کے مسائل پر چسپاں کر دیتے ہیں۔ یہ بھی افراط ہے۔درمیانی راستہ وہی ہے جسے امام رازی، طبری، قرطبی اور شاہ ولی اللہ رحمہم

 پہلے سبب نزول اور ثقافتی پس منظر کو سمجھیں۔  .1

 پھر اس سے جو عالمگیر اصول نکلے اسے ہر دور پر منطبق کریں۔  .2

حول میں کلام کیا، کس رسم کو توڑا، تاریخی اور ثقافتی تناظر قرآن فہمی کا ایک ناگزیر حصہ ہے، مگر وہ منزل نہیں، صرف راستہ ہے۔ جب تک ہم یہ نہ جانیں کہ قرآن نے کس ما
کر لیں تو پھر قرآن ہر دور کے لیے نیا اور تازہ ہو جاتا ہے۔یہی  کس محاورے کو استعمال کیا، ہم اس کے گہرے پیغام تک نہیں پہنچ سکتے۔ لیکن جب ہم اس تناظر سے اصول اخذ  

 وجہ ہے کہ چودہ صدیوں بعد بھی قرآن عرب و عجم، مشرق و مغرب، گنوار اور شہری، سب کے دلوں کو ایک ہی طرح متوجہ کر رہا ہے۔ 

 ثقافتی تناظر اور عرب معاشرہِ جاہلی   
زل ہوا، اسی کی زبان میں آیا، اسی کے قرآن مجید کی تفسیر اور فہم کے لیے عرب معاشرہِ جاہلی کا ثقافتی تناظر ایک بنیادی کلید کی حیثیت رکھتا ہے۔ قرآن اسی معاشرے میں نا

پیغام لایا۔ لہٰذا جاہلی کے ثقافتی ڈھانچے کو نہ سمجھنے والا قرآن کے اصل  رسم و رواج، عقائد، محاورات، سماجی ڈھانچے اور نفسیاتی کیفیت کو مخاطب کر کے انسانیت کے لیے ابدی 
 پیغام کی گہرائی تک نہیں پہنچ سکتا۔علامہ ابن خلدونؒ نے اپنی مقدمہ میں لکھا ہے:  

 العرب كانوا أهل بداوة وجفاء، وكانت لهم عادات وأخلَّق لَ يمكن فهم القرآن إلَ بمعرفتها 

 عرب معاشرہِ جاہلی کی اہم ثقافتی خصوصیات 

 . قبائلی نظام اور عصبیت  1

خون کے بدلے خون چلتا   قبیلہ سب سے بڑی شناخت تھا۔ فرد کی عزت، حفاظت اور شناخت قبیلے سے جڑی ہوتی تھی۔ عصبیتِ جاہلیہ اتنی شدید تھی کہ قتل کے بدلے قتل،   
 تھا۔  

 قرآن نے اسے توڑتے ہوئے فرمایا:     

ؤُْمِنُونَ إِخْوَة  
ْ
مَا الم  15إِنَّ

 . وأد البنات )زندہ درگور کرنا(  2

 لڑکی کو قبیلے کی کمزوری اور عار سمجھا جاتا تھا۔ معاشی بوجھ اور دشمن کے ہاتھ لگنے کا خوف تھا۔     

 قرآن نے اسے شدید ترین گناہ قرار دیا:     

ِ ذَنْبٍ قُتِلَتْ 
ي 
َ
وَْءُودَةُ سُئِلَتْ بِأ

ْ
 16وَإِذَا الم

 . سود کا ظالمانہ نظام  3



 50  (  2025)جولائی تا دسمبر    2          شمارہ ،               5                   نقطہ جلد
 قرض کی رقم میں بار بار اضافہ )مضاعفہ و مزید( کیا جاتا تھا۔ نہ ادا کرنے والے کو غلام بنا لیا جاتا تھا۔      

بَا لََ يَقُومُونَ إِلََّ كَمَا يَقُومُ قرآن نے اسے پوری شدت سے حرام کیا       ِ كُلُونَ الر 
ْ
ذِينَ يَأ    17 الَّ

 . شرک اور بت پرستی  4

ا  ۔   بت کعبہ میں تھے۔ لات، عزٰی، منات، ہبل سب سے بڑے معبود تھے۔ لوگ انہیں اللہ کی بیٹیاں مانتے تھے ٣۶٠    آبَاؤُكُم مَّ نتُمْ وَ
َ
يْتُمُوهَا أ سْمَاء  سَمَّ

َ
إِنْ هِيَ إِلََّ أ

ُ بِهَا مِن سُلْطَانٍ  نزَلَ اللََّّ
َ
 نے ان کی تردید کی۔  18أ

 . عورت کی حیثیت  5

النساء نے عورت کو وراثت، عدت، مہر   عورت کو وراثت کا حق نہیں تھا، طلاق کے بعد عدت نہیں رکھتی تھی، شوہر کی موت پر اسے اس کے ورثاء میں تقسیم کیا جاتا تھا۔     سورۃ   
 اور حقوق دیے۔ 

 . شاعری اور فصاحت کی بالادستی  6

 شاعر قبیلے کا ترجمان اور محافظِ عزت ہوتا تھا۔ سالانہ عکاظ کے میلے میں شعر کے مقابلے ہوتے تھے۔      

 قرآن نے انہی کو چیلنج کیا:     

عْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ  ِ
مْنَاهُ الش  19وَمَا عَلَّ

 

 . جنگ و جدل اور انتقام کا کلچر  7

خَوَيْكُمْ ۚ    سال چلی(۔     قرآن نے صلح اور معافی کو فضیلت دی ۔  ۴٠چھوٹی سی بات پر نسلیں لڑتی رہتی تھیں )مثلاً جنگ بسوس     
َ
أ بَيْنَ  صْلِحُوا 

َ
فَأ إِخْوَة   ؤُْمِنُونَ 

ْ
الم مَا  إِنَّ

كُمْ  َ لَعَلَّ قُوا اللََّّ اتَّ 20تُرْحَمُونَ  وَ
 

 . غلام داری اور طبقاتی تقسیم  8

 21 رَقَبَةٍ  فَك  غلاموں کو جانوروں سے بھی بدتر سمجھا جاتا تھا۔   قرآن نے غلاموں کو آزاد کرنے کو بہترین عمل قرار دیا    

 : خلاصہ کلام 

کہ اس تاریخی و ثقافتی تناظر کا علم قرآن قرآن مجید ایک ابدی اور عالمگیر کلام ہے، مگر اس کا نزول ایک مخصوص تاریخی و ثقافتی ماحول میں ہوا۔ اس تحقیق سے یہ بات واضح ہوئی 
ت اور سماجی ڈھانچہ وہ کلیدیں ہیں جو آیات کے اصل پیغام کے دروازے فہمی کے لیے نہ صرف مفید بلکہ ناگزیر ہے۔ أسباب النزول، جاہلی رسم و رواج، عربوں کی لسانی عادا

 کا خاص مفہوم سمجھ میں آتا ہے اور نہ کھولتی ہیں۔ کلاسیکی مفسرین سے لے کر عصرِ حاضر کے محققین تک سب نے اس تناظر کو تفسیر کی بنیاد بنایا، کیونکہ اس کے بغیر نہ تو آیت
شکل میں     گہرائی کھلتی ہے۔ یہ تناظر ہمیں بتاتا ہے کہ قرآن نے کس بیماری کا علاج کیا تھا، تاکہ ہم آج کی نئی بیماریوں کے لیے وہی دوا نئیاس سے اخذ کردہ عالمگیر اصول کی

یت پر غالب نہیں کیا جا سکتا۔ جو  استعمال کر سکیں۔مگر یہ تناظر ایک “کلید” ہے، “قید” نہیں۔ اسے حدود سے تجاوز کر کے قرآن کی ابدیت، بلاغت اور شرعی احکام کی عالمگیر
کر دیتا ہے کہ حکم خاص ہو کر رہ جاتا ہے، وہ دونوں  مفسر تاریخی تناظر کو متنازعہ مسائل )حجاب، جہاد، ربا، تعدد ازدواج، غلامی( پر یا تو مکمل نظر انداز کر دیتا ہے یا اسے اتنا غالب  

 وہی ہے جو شاہ ولی اللہ، امام رازی، مولانا مودودی اور ڈاکٹر محمد الغزالی جیسے اعتدال پسند مفسرین نے دکھایا: تاریخی صداقت  صورتوں میں قرآن کا حق ادا نہیں کرتا۔ صحیح راستہ 
متوازن طریقہ ہے جو قرآن  ۔ یہی وہ  کو بنیاد بنا کر عصری مطابقت اخذ کرو، تاکہ قرآن نہ صرف ماضی کی یادگار رہے بلکہ ہر دور کے زندہ مسائل کا زندہ حل بن کر سامنے آئے

 کو ایک محض تاریخی دستاویز بننے سے بچاتا ہے اور اسے ہر دور کے لیے مشعلِ راہ بنائے رکھتا ہے۔ 



 51        تفسیر القرآن میں تاریخی اور ثقافتی تناظر کا کردار  
 

 نتائج وسفارشات: 
 نتائج: 
  فیصد سے زائد آیات کے پسِ پشت کوئی نہ کوئی خاص سببِ نزول موجود ہے۔ اسے نظر انداز کرنے سے آیت کا خاص مفہوم مسخ ہو جاتا ہے، جبک   ۲٥قرآن کی   •

 اس کا علم عالمگیر حکم کی گہرائی کو کھولتا ہے۔ )مثال: مسجد ضرار، آیتِ حجاب، آیتِ ربا(

اصلاحِ معاشرہ اور    عربوں کے قبائلی نظام، عصبیت، وأد البنات، سود، شرک، عورت کی حیثیت اور شاعری جیسے ثقافتی عناصر کو سمجھے بغیر قرآن کی اصل بلاغت، •
 انقلابی پیغام واضح نہیں ہوتا۔ 

مطالعہ ضروری   آج کے مسائل )جدید بینکاری، انسانی سمگلنگ، میڈیا فحاشی، دہشت گردی( پر قرآن کے احکام کے درست اطلاق کے لیے جاہلی تناظر کا تقابلی •
 ہے۔ اس کے بغیر یا تو انتہا پسندی جنم لیتی ہے یا لبرل ازم کو جواز ملتا ہے۔ 

فیصد سے زائد حصہ اسنادِ نزول، شعرِ جاہلی، سیرت اور عربوں کے رسم و رواج پر مشتمل ہے، جو یہ ثابت    ۴٠طبری، قرطبی، رازی، ابن کثیر اور سیوطی کی تفاسیر کا   •
 کرتا ہے کہ یہ تناظر تفسیر کی روح ہے۔ 

 سفارشات: 

کا ایک علیحدہ باب شامل کیا تفسیر ابن کثیر، تفسیر قرطبی، معارف القرآن جیسی مشہور تفاسیر کے نئے ایڈیشنز میں ہر سورۃ کے شروع میں “تاریخی و ثقافتی پس منظر”   •
 جائے۔ 

ئل پر تاریخی تناظر کی روشنی میں  رابطہ عالم اسلامی یا اسلامی فقہ کونسل کی سطح پر ایک مستقل کمیٹی قائم کی جائے جو حجاب، جہاد، ربا، تعدد ازدواج جیسے متنازعہ مسا •
 عصری فتاویٰ جاری کرے۔ 

میں ہر آیت کے ساتھ “أسباب النزول” اور “ثقافتی سیاق” کا ایک کلک ایبل بٹن شامل کیا   (Quran Majeed  ،Tarteel  ،Muslim Pro) قرآن ایپ  •
 جائے تاکہ عام قاری بھی درست فہم حاصل کر سکے۔ 

 غیر مسلموں اور سیکولر حلقوں سے مکالمے میں تاریخی تناظر کو واضح کر کے قرآن کی عالمگیریت اور عصری مطابقت کو اجاگر کیا جائے۔  •

  

  

 
 
 
 

 

 

 



 52  (  2025)جولائی تا دسمبر    2          شمارہ ،               5                   نقطہ جلد
 حوالہ جات: 

 
 ۔ ١٠۷/١١٠(:٩التوبۃ) 1

Al-Tawbah (9): 107–110. 
 ۔ ۲۶(:۷٥القیامۃ) 2

Al-Qiyāmah (75): 26 . 
 ۔ ٣٥ )ھ ١۴٠۷لاہور: مکتبہ سلفیہ، (شاہ ولی اللہ دہلوی،الفوز الكبیر فی أصول التفسی  3
فسي ر  موضوع  للقرآن الكري  )قاہرہ: دار الشروق،  4

 ۔  ٤٥ )ء١٩٩٦شیخ محمد الغزالی، نحو ت 
Shāh Walī Allāh al-Dihlawī, al-Fawz al-Kabīr fī Uṣūl al-Tafsīr (Lāhaur: Maktabah Salafiyyah, 1407 AH), 35 . 

 ۔ ۴۲ /١  )ء ١٩۶۴قاہرہ: دار الكتب المصریہ، (القرطبی، محمد بن احمد،الجامع لأحکام القرآن  5

Al-Qurṭubī, Muḥammad ibn Aḥmad, Al-Jāmiʿ li-Aḥkām al-Qurʾān (Cairo: Dār al-Kutub al-Miṣriyyah, 1964), 1/42 . 
 ۔ ١۷-١٨ /۲٩  )ء۲٠٠٥منصورہ: دار الوفاء، (ابن تیمیہ، احمد بن عبدالحلیم،مجموع الفتاویٰ  6

Ibn Taymiyyah, Aḥmad ibn ʿAbd al-Ḥalīm, Majmūʿ al-Fatāwā (Mansurah: Dār al-Wafāʾ, 2005), 29/17–18 . 
 ۔ ۴۶٣ )ء ۲٠٠٠بیروت: دار الكتب العلمی ہ،(الشافعی، محمد بن ادریس،الرسالہ     7

al-Shāfiʿī, Muḥammad ibn Idrīs, al-Risālah (Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 2000), 463 . 
 ۔٥٨-٥٩، محمد الغزالی، نحو تفسیر موضوعی للقرآن الكریم 8
 ۔۲٩٨ /١ )ء ١٩٥٠قاہرہ: عیسی البابی الحلبی، (الزرقانی، محمد عبد العظیم،مناہل العرفان    9

Al-Zurqānī, Muḥammad ʿAbd al-ʿAẓīm, Manāhil al-ʿIrfān, Cairo: ʿĪsā al-Bābī al-Ḥalabī, 1950), 1/298 . 
 ۔ ٣٣٥-٣۲٥، ٣٥١-٣۴١/ ١ء (١٩٨۲مودودی، ابوالاعلیٰ،تفہیم القرآن  )مقدمہ(، لاہور: ادارہ ترجمان القرآن،  10

Maudūdī, Abū al-Aʿlā, Tafhīm al-Qurʾān (Muqaddimah), Lahore: Idārah Tarjumān al-Qurʾān, 1982, 1/341–
351, 325–335 . 

 ۔ ۲۶٥-۲۴٨/ ٣ء ( ۲٠١٥عثمانی، محمد تقی، فقہ المقالات) کراچی: مکتبہ معارف القرآن،  11
Uthmani, Muhammad Taqi, Fiqh al-Maqalat (Karachi: Maktaba Maarif al-Qur’an, 2015), 3/248-265 . 

 ۔٣٩۲-٣٨٩ء ( ۲٠٠۶الغزالی، محمد. فقہ السیرہ) قاہرہ: دار الشروق،  12
Al-Ghazali, Muhammad, Fiqh al-Seerah (Cairo: Dar al-Shorouk, 2006), 389-392 . 

 ۔ ١٥٥-١۴٨ء( ۲٠١٣القرضاوی، یوسف، الحلال والحرام) بیروت: مؤسسہ ا الرسالہ،  13

Al-Qaradawi, Yusuf, Al-Halal wal-Haram (Beirut: Mu’assasat al-Risalah, 2013), 148-155 . 
 ۔ ٣۴۲٠-۶/٣۴١۲ء ١٩٨٥قطب، سید، فی ظلال القرآن) قاہرہ: دار الشروق،  14

Qutb, Syed, Fi Zilal al-Qur'an (Cairo: Dar al-Shorouk, 1985), 6/3412-3420 . 
 ۔١٠(:۴٩الھج ر ات)15

Al-Hujurat (49): 10 . 
 ۔٨،٩(:٨١التکویر) 16

At-Takwir (81): 8-9 . 
 ۔ ۲۷٨(:۲البقرۃ) 17

Al-Baqarah (2): 278 . 



 53        تفسیر القرآن میں تاریخی اور ثقافتی تناظر کا کردار  
 

 
 ۔۲٣(:٥٣النجم) 18

An-Najm (53): 23 . 
 ۔۲٩(:٣۶یس) 19

Ya-Sin (36): 29 
 ۔ ١٠(:۴٩الحجرات) 20

Al-Hujurat (49): 10 . 
 ۔ ١٣(:٩٠البلد) 21

Al-Balad (90): 13. 


