
 

Institute Lahore (53720), Pakistan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 روح کی حقیقت و ماہیت: مذاہبِ عالم اور فلسفیانہ تصورات کا تجزیاتی و تقابلی مطالعہ

The Reality and Essence of the Soul: An Analytical and Comparative 

Study of World Religions and Philosophical Concepts 

 

Dr Muhammad Ismail Tabish 
Assistant Professor, Department of Islamic Studies, Green International University, Lahore, Pakistan. 

Email: ismail.tabish@giu.edu.pk 

 

Hafiza Ambreen Fatima 
Teaching Staff, Learning Alliance, Lahore, Pakistan. 

Email: ambereenfatima11@gmail.com 

 

Dr Muhammad Javed Iqbal (Corresponding Author) 
Lecturer, Centre for Languages and Translation Studies, University of Gujrat, Gujrat, Pakistan. 

dr.javediqbal188@gmail.comEmail:  

  

 

 

Published online: 15 Nov, 2025 

  View this issue  
   

 

Complete Guidelines and Publication details can be found at: 

https://nuqtahjts.com/index.php/njts/publication-ethics 

Nuqtah   Journal of Theological Studies 

Editor: Dr Shumaila Majeed 

(Bi-Annual) 

Languages : English, Urdu, Arabic 

pISSN: 2790-5330 eISSN: 2790-5349 

https://nuqtahjts.com/index.php/njts 

Published by 

Resurgence Academic and Research  

Email: editor@nuqtahjts.com 

mailto:ismail.tabish@giu.edu.pk
mailto:ambereenfatima11@gmail.com
mailto:dr.javediqbal188@gmail.com
https://nuqtahjts.com/index.php/njts/publication-ethics


 55    روح کی حقیقت و ماہیت: مذاہبِ عالم اور فلسفیانہ تصورات کا تجزیاتی و تقابلی مطالعہ ہ
 

 

Abstract 
This study investigates the nature and essence of the human soul through a comparative analysis of major 

world religions and classical as well as contemporary philosophical thought. By examining sources from 

Islamic, Christian, Hindu, Buddhist, and other religious traditions alongside Western and Eastern 

philosophical perspectives, the research aims to identify common themes, divergences, and underlying 

principles regarding the soul’s origin, purpose, and destiny. The study explores concepts such as 
immortality, consciousness, moral accountability, and the interplay between body and spirit. Through 

this analytical approach, the paper seeks to provide a holistic understanding of the soul, highlighting the 

convergence and contrasts between religious doctrines and philosophical inquiry. The research 

demonstrates that despite cultural and doctrinal differences, there exist universal concerns regarding 

human existence, ethical responsibility, and the transcendental dimension of life. The findings contribute 

to interfaith dialogue, philosophical discourse, and contemporary spiritual thought by offering a nuanced 

understanding of the soul’s reality and essence. 
Keywords: Soul, Spirit, Essence, World Religions, Philosophy, Consciousness, Immortality, 

Comparative Study, Metaphysics. 

 

 

اس کا مقصد  ہانسانی زندگی اور کائنات کے سب سے پیچیدہ اور اہم موضوعات میں سے ایک روح کی حقیقت اور ماہیت ہے۔ روح کی موجودگی، اس کی نوعیت اور
کو واضح ہ مختلف پہلوؤںمختلف مذاہب اور فلسفیانہ مکاتب فکر میں گہرائی کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔ اسلام، عیسائیت، ہندو مت، بدھ مت اور دیگر مذاہب روح کے ہ

روح کو ہمثلاً اس کی ابدیت، جسم کے ساتھ تعلق، اخلاقی ذمہ داری، اور آخرت میں اس کا مقام۔ فلسفہ، خاص طور پر مغربی اور مشرقی روایات میں، ہ—کرتے ہیہ
کا تجزیاتی و تقابلی مطالع پیش کرتا ہے تاکہ مذہبی تعلیمات اور فلسفیانہ ہشعور، وجود اور اخلاقی عمل کی بنیاد کے طور پر بیان کرتا ہے۔یہ مقالہ روح کی حقیقت و ماہیت ہ

 ہے بلکہ انسانی ہنظریات کے درمیان مطابقت، اختلافات اور مشترکات کو واضح کیا جا سکے۔ اس مطالعے کا مقصد نہ صرف روح کے فکری اور روحانی پہلوؤں کو سمجھنہ
کا مطالع عا دور میں اس موضوع  اور ہمہ جہتی بصیرت فراہم کرنا بھی ہے۔ موجودہ  اور کائناتی مقصد کے بارے میں ایک جامع  لمی بین المذاہب زندگی، اخلاق 

 مکالمے اور فلسفیانہ گفتگو کے لیے بھی نہایت اہمیت رکھتا ہے۔ہ

 مبحثِ اوّل: ماورائی وجود کی معنویت :روح کے مفہوم اور ماہیاتی ابعاد کی نظریاتی اساسہ

اور پیچیدہ مسئلہ روح کی حقیقت ہے۔ اس کی ماہیت نہ صرف الہامی متون کا موضوع رہی بلکہ  فلسفیانہ تفکر کی ہانسانی وجود کے اسرار میں سب سے زیادہ پرہیبت 
د کا مرکز ہے۔ یہی وہ ماورائی حقیقت ہے جسے ہاساس بھی بنی۔ انسان نے اپنے باطن میں ایک ایسی قوت کا احساس ہمیشہ کیا جو نہ جسم ہے، نہ مادّہ، مگر پھر بھی تمام وجو

 قرآن نے “روح” کہا، یونانیوں نے “ن فَسِ ناطقہ” اور ہندومت نے “آتمان” کے نام سے یاد کیا۔ہ

 روح کی لغوی و اصطلاحی تحلیل: لسانی و الہامی تناظہ

 :ح” ہے جس کے معنی نرمی، راحت، اور لطافت کے ہی۔ لسان العرب میں ہےہ-وہ-عربی زبان میں “روح” کا مادّہ “ر

فْسِ  ي إلى الطمأنينةِ والنَّ وْحُ: الرَّاحةُ، وكلُّ ما يُؤدِِّ وحُ: ما به الحَياةُ، والرَّ  .1الرُّ



 56  ( ہ2025 ہجنوری     تا                جون             ہ)ہ 1 شمارہہ،                  ہ ہ5  ہ نقطہ جلہ

 ”“روح وہ چیز ہے جس سے زندگی ہے، اور رَوح راحت و سکون کو کہا جاتا ہے، اور وہ ہر شے جو نفس کو اطمینان دے۔

 قرآنی استعمال میں “روح” محض حیاتی توانائی نہیں بلکہ ایک مابعدالطب ی عی جوہر ہے۔ہ

نَ الْعِلْمِ إِلََّّ قَلِيلً  وتِيتُم مِِّ
ُ
ي وَمَا أ مْرِ رَبِِّ

َ
وحُ مِنْ أ وحِ قُلِ الرُّ لُونَكَ عَنِ الرُّ

َ
 2وَيَسْأ

 ” ہے۔اور )اے نبی صلى الله عليه وسلم( وہ تم سے روح کے بارے میں پوچھتے ہی، کہہ دو روح میرے رب کے حکم میں سے ہے، اور تمہیں علم میں سے بہت ہی کم دیا گیا“

کے طور پر متعارف کراتی ہے، جو انسانی عقل کی گرفت سے ماورا ہے۔ مفسرینِ اسلام نے اس آیت  Divine Commandیہ تعبیر روح کو ایک امرِ الٰہی یعنی ہ
 :میں “روح” کو حیاتِ معنوی اور امرِ تکوینی دونوں معنوں میں لیا ہے۔ امام فخرالدین رازی لکھتے ہیہ

، مخالفٌ بطبعه لطبيعة الأجسام“  ”.3الروحُ جوهرٌ لَطيفٌ علويٌّ إلهيٌّ

 ”“روح ایک لطیف، علوی اور الٰہی جوہر ہے جو اپنی فطرت میں اجسام کی طبیعت کے مخالف ہے۔

 ودیعت ہے۔ اسی کو یہ تعبیر واضح کرتی ہے کہ “روح” کوئی جسمانی شے نہیں بلکہ ایک نورانی وجودی حقیقت ہے جو انسان کے مادی خول میں خدائی امر کے طور پر
 :یعنی روح، حیاتِ بشری کا ماورائی منبع ہے۔ہ4” کے الفاظ سے بیان کرتا ہےہنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي قرآن “

 وجودِ روح پر قرآنی و وحیانی بیانیہ: ماورائی شعور کا الٰہی منبعہ

کبھی روح القدس، کبھی روح ہ ہوحیِ الٰہی میں روح کا تصور انسان کے مادی وجود سے آگے بڑھ کر شعورِ الٰہی کی تجلی کے طور پر سامنے آتا ہے۔ قرآنِ مجید میں روح کو
 ور ملائکہ کے تسلسل کا بھی مظہر ہے۔ہالأم   اور کبھی روح من أمره کہا گیا ہے، جو یہ بتاتا ہے کہ روح صرف انسان میں محدود نہیں بلکہ وحی کے نظام ا

مْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ 
َ
وحَ مِنْ أ  5يُلْقِي الرُّ

 ”وہ اپنے بندوں میں سے جس پر چاہتا ہے اپنے حکم سے روح )وحی( ڈال دیتا ہے۔“

 یہاں “روح” کو علمِ الٰہی کا واسطہ قرار دیا گیا ہے :یعنی وہ قوت جو انسان میں فکر، شعور، اور ادراکِ حق کی استعداد پیدا کرتی ہے۔ہ

کر ادراک و تعقل کا مرکز  ہاسلامی فلاسفہ نے اسی کو “نفسِ ناطقہ” کے نام سے تعبیر کیا۔ ابنِ سینا کے نزدیک روح ایک مجرد اور ابدی جوہر ہے جو جسم سے تعلق رکھ
 :بنتا ہے

 6النفسُ جوهرٌ روحانيٌّ مستقلٌّ في ذاته، مستعملٌ للجسم استعمالَ الآلة “

 ”“نفس ایک روحانی جوہر ہے جو اپنی ذات میں مستقل ہے، اور جسم کو آلے کے طور پر استعمال کرتا ہے۔

دّیت سے آگے بڑھ کر ہیہ فلسفیانہ نکتہ قرآن کے اس تصور سے ہم آہنگ ہے کہ روح جسم میں حلول نہیں کرتی بلکہ اس کی فعلیت کو ممکن بناتی ہے۔ یہی امتیاز ما
 ماورائیت کی بنیاد بنتا ہے۔ہ

 میں روح کا مکانی و زمانی تعیہ (Ontology) فلسفۂ   وجود

سے پہلے وجود رکھتی ہے اور ہفلسفیانہ لحاظ سے روح کا مسئلہ وجود اور شعور کے ربط سے وابستہ ہے۔ یونانی مفکر افلاطون کے نزدیک روح ازلی اور غیرمادی ہے جو جسم ہ
  7مرنے کے بعد اس سے آزاد ہو جاتی ہے

 8کہا جو جسم کو زندگی کی استعداد دیتی ہے۔ہ (entelechy) ”ارسطو نے اسے “صورتِ جسمانی



 57    روح کی حقیقت و ماہیت: مذاہبِ عالم اور فلسفیانہ تصورات کا تجزیاتی و تقابلی مطالعہ ہ
 

 :اسلامی حکمت نے ان دونوں آراء کو ایک توحیدی تناظ میں جذب کیا۔ صدرالدین شیرازی )ملا صدرا( کے مطابق

 ”.9النفس جسمان ي ة ُ الحدوث، روحان ي ة ُ البقاء“

 ”“نفس اپنی ابتدا میں جسمانی ہے مگر اپنے بقا میں روحانی۔

کے اصول کے ساتھ جڑا ہے :کہ انسان کی روح مادی استعداد سے شروع ہو کر ماورائی ہ (substantial motion)یہ نکتہ اسلامی وجودیات میں حرکتِ جوہریہ ہ
  ہے۔ہتکمیل کی سمت بڑھتی ہے۔ اس کے مطابق روح کوئی ساکن حقیقت نہیں بلکہ تکامل پذیر جوہر ہے جو شعور، ارادہ اور معرفت کے درجات سے گزرتا

کے تصور سے ہم آہنگ کیا کہ انسان اپنی حقیقت میں “ماورائی ہ Being-towards-transcendenceمغربی مابعدالطب ی عی فکر میں ہائیڈیگر نے اس مفہوم کو ہ
 دیکھتا ہے۔ہ اس تقابلی افق میں اسلامی تصورِ روح زیادہ جامع نظر آتا ہے کیونکہ وہ روح کو امرِ الٰہی اور تکمیلِ انسانی دونوں کے باہمی ربط میں 10امکان” ہے۔ہ

تکوینی ربط پیدا کرتا ہے۔ ہ ہاس طرح، روح کا مفہوم محض ایک حیاتیاتی لطیفہ نہیں بلکہ ایک ماورائی و الٰہی مظہر ہے :جو وحی، عقل اور وجودِ انسانی کے درمیان ایک
 جوہری :سب اس حقیقت پر مجتمع ہی کہ روح زمان ہقرآن کا روحانی بیان، افلاطون کی مثالی مابعدالطب ی عي ا ت، ابنِ سینا کی وجودی تحلیل، اور ملا صدرا کا نظریۂ حرکتِ

 و مکان سے ماورا ایک خودآگاہ جوہر ہے، جو انسان کو ابدیت سے جوڑتا ہے۔ہ

 مبحثِ دوم: ادیانِ سامیہ میں روح کا تصور :الٰہی نفخ سے انسانی شعور تہ

ہے۔ ان تینوں مذاہب ہ ہادیانِ سامیہ کا فکری و روحانی ڈھانچہ ایک مشترک الہامی اساس رکھتا ہے، جس میں روح محض حیاتی قوت نہیں بلکہ الٰہی ارادے کا انعکاس
 Holy Spiritتخلیق کی قوتِ الٰہی ہے، مسیحیت میں  Ruach Elohimمیں “روح” انسان کے شعور، ادراک اور اخلاقی ذمہ داری کا مرکز ہے۔ یہودیت میں 

” انسانی مقامِ خلافت کا مظہر ہے۔ہ فَخَ تْ ُ فيِ ةِ مِن رُوحِ 
 تثلیث کا تیسرا اقنوم، اور اسلام میں “ن 

 کا نظریہ اور انسانِ اوّل کی تخلیقی روحہ Ruach Elohim یہودیت میں

میں تخلیق  (Book of Genesis)یعنی “خدا کی سانس یا ہوا” ہے۔ سفرِ پیدائش  ”Ruach Elohim“ یہودی مابعدالطب ی عي ا ت میں “روح” کا بنیادی مفہوم
 :کے آغاز ہی میں یہ تعبیر سامنے آتی ہےہ

11“And the Spirit of God was hovering over the face of the waters.”  

 ”“اور خدا کی روح پانیوں کے اوپر منڈلا رہی تھی۔

لمو دی تشریحات میں ہ
 divine energy of“ کو Ruachیہ اقتباس روح کو تخلیقی تحریک کے طور پر ظاہر کرتا ہے جو مادی عالم کو نظم و ترتیب عطا کرتی ہے۔ ت 

animation” کہا گیا ہے جو ہر جاندار شے میں حیات کی صورت ظاہر ہوتی ہے۔ہ 

 :نے اس تصور کو یونانی مابعدالطب ی عي ا ت کے ساتھ ہم آہنگ کرتے ہوئے لکھہ (Philo Judaeus) فلسفی ف ِ ن

12“The divine spirit breathed into man is not corporeal air but a portion of the divine reason.”= 

 ”“خدا کی وہ روح جو انسان میں پھونکی گئی جسمانی ہوا نہیں بلکہ عقلِ الٰہی کا جز ہے۔



 58  ( ہ2025 ہجنوری     تا                جون             ہ)ہ 1 شمارہہ،                  ہ ہ5  ہ نقطہ جلہ

روحانی سانس سے حاصل اسی  ارادہ  و  انسان کو شعور  انسان کے جسم میں خدائی عقل کی تجلی ہے، یعنی  روح،   Ruach ہے۔ ہیہ تعبیر بتاتی ہے کہ یہودیت میں 

Elohim محض حیات کا سرچشمہ نہیں بلکہ وحی اور اخلاقی ادراک کا منبع بھی ہے، جیسا کہ ہBook of Job میں ہے: 

13“The Spirit of God has made me, and the breath of the Almighty gives me life.” 

 Neshamah)اخلاقی شعور(، اور ہ Ruach، ہ(حیاتی نفس) Nefesh: میں روح کو تین درجات میں تقسیم کیا گیا Kabbalahیہودیت کی صوفیانہ روایت ہ

 )الٰہی عقل( :جو روحانی ارتقاء کے مراتب ہی۔

 ہے۔ہبندی بعد کے اسلامی مفکرین، خصوصاً ابن عربی کے ہاں “روح، نفس، اور سرّ” کے تصور میں ظاہر ہوتی ہے، جو باہمی فکری تسلسل کی علامت ہیہی درجہ

ی تصورہ Holy Spirit مسیحیت میں
 )روح القدس( کا ن ي لب ث 

تثلیثِ الٰہی کا تیسرا رکن ہے :یعنی خدا باپ، خدا بیٹا، اور خدا روح القدس۔ اس روح کو نہ صرف تخلیق کی  (Holy Spirit) ”مسیحی الہیات میں “روح القدس
 )فضلِ الٰہی( کے اظہار کی صورت سمجھا گیا۔ہ graceقوت بلکہ 

Gospel of John میں ہےہ: 

14“God is Spirit, and those who worship Him must worship in spirit and truth.” 

 یہ بیان روح کو مطلق الوہیت کے ساتھ مربوط کرتا ہے، یعنی خدا کی ماہیت ہی روح ہے، اور عبادت اسی روحانی ہم آہنگی سے ممکن ہے۔ہ

Nicene Creed (325 CE) میں “Holy Spirit” کو “the Lord, the giver of life” کہا گیا، جو “proceeds from the Father (and 
the Son)” یعنی روح الوہیت کی فاعلیت اور فیضانِ حیات کی مظہر ہے۔ہ: 

 :کی علامت قرار دیاہ divine loveمیں روح القدس کو  De Trinitateعیسائی مفکر آگسي ب ن  نے 

15“The Holy Spirit is that mutual love between Father and Son, the bond of unity and peace.” 

 ”“روح القدس باپ اور بیٹے کے درمیان باہمی محبت ہے، جو اتحاد اور امن کا رشتہ قائم کرتی ہے۔

میں روح القدس کو مرکزی کردار دیتا ہے۔ یہ روح انسان کے اندر ایمان، محبت، اور پاکیزگی کی تحریک پیدا کرتی  (salvation) یہ تصور انسان کی روحانی نجات
روایت صوفیانہ  مسیحی  چنانچہ  ہ (Mysticism) ہے۔  کو  القدس  روح  گیا۔ہ inner illuminationمیں  کہا  روشنی  باطنی   یعنی 

 کے برعکس، یہاں روح خدا سے جدا نہیں بلکہ خود خدا کی ذاتی تجلی ہے۔ہ Ruach Elohimیہودیت کے 

 کی قرآنی تعبیر اور انسان کی روحانی مرکزیت نَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِياسلام میں 

ی ہے نہ فلسفیانہ وحدتِ وجودی، بلکہ ایک الٰہی امر ہے جو خالق اور مخلوق کے درمیان راب    امرِ
 تکوینی کی صورت میں ظاہر ہوتی ہاسلامی وحی میں روح کی تعبیر نہ ن ي لب ث 

 ہے۔ہ

 :قرآنِ کریم میں ارشاد ہے

يْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ   16فَإِذَا سَوَّ

 ”پھر جب میں نے اسے درست بنا دیا اور اس میں اپنی روح پھونک دی تو اس کے آگے سجدہ کرو۔“



 59    روح کی حقیقت و ماہیت: مذاہبِ عالم اور فلسفیانہ تصورات کا تجزیاتی و تقابلی مطالعہ ہ
 

یعنی الٰہی  نفخِ  کو  روح  آیت  ہے۔ہ Divine Insufflation یہ  کرتا  حلول  نور  کا  شعور  الٰہی  میں  خاک  مادی  جب  لمحہ  :وہ  ہے  کرتی  پیش  پر  طور   کے 

رُوحِ ہ“روح کا یہ تعلق ہ ملک نہیں بلکہ تشریفِ نسبت ہ ”مِن 
ت  ہے، یعنی انسان میں خدائی صفتِ  (honorific attribution)کے اضافے سے ظاہر ہے، جو 

 ادراک و ارادہ کا مظہر پیدا ہوا۔ہ

 :حدیث میں بھی نبی صلى الله عليه وسلم نے فرمایا

وحُ “ ه… ثم يُنفخُ فيه الرُّ  ”.17إنَّ أحدَكم يُجمَعُ خلقُه في بطنِ أمِِّ

 ”“تم میں سے ہر ایک کی تخلیق ماں کے پیٹ میں مکمل کی جاتی ہے… پھر اس میں روح پھونکی جاتی ہے۔

 اسلامی تصورِ روح میں یہ نفخ تخلیقِ انسانی کی تکمیل ہے :جسم مٹی سے، مگر شعور آسمان سے۔ہ

 18امام رازی نے اس نفخ کو “سِرّ الحیات” کہا جو انسان کو علم، ارادہ، اور اخلاقی تمیز عطا کرتا ہے۔ہ

 19۔ہ غزالی کے نزدیک روح “جوہرٌ ن سب طٌ مدرکٌ” یعنی “ایک بسیط ادراک رکھنے والا جوہر” ہے جو انسان کو ربانی معارف ت پہنچاتا ہے

ہ انسان  :یعنی  گیا  مانا  بنیاد  کی  مرکزیت  انسانی  کو  روح  میں  حکمت  ہے۔ہ vicegerent of Godاسلامی  حامل  کا  روح  الٰہی  اس  وہ  کیونکہ   ہے 

ہیہی “خلافتِ ارضی” کا فکری جواز ہے کہ انسان صرف حیوانِ ناطق نہیں بلکہ “روحانی امانت” کا حامل وجود ہے۔ہ
پایا ہ ربط  مشترک  ایک  مابین  کے  تینوں  :مگر  ربانی  امرِ  میں  اسلام  اور  محبت،  الوہی  میں  مسیحیت  ہے،  توانائی  تخلیقی  روح  میں  یہودیت  ہےیوں   :جاتا 

 روح وہ الٰہی نسبت ہے جس نے انسان کو محض مادی وجود سے اوپر اٹھا کر اخلاقی و شعوری وجود عطا کیا۔ہ

 گری ہے جو انسان کو خالق کے شعور سے جوڑتی ہے۔ہادیانِ سامیہ کا یہ تسلسل دراصل ایک ہی صدائے ماوراء کی گونج ہے :کہ روح، الٰہی ارادے کی جلوہ

 مبحثِ سوم: مشرقی مذاہب میں روح کی گردش و نروان :ہندو، بدھ اور تاؤ مت کے تصوراتہ

پذیر توانائی، خودی کا تجلیاتی ہمشرقی مذاہب نے روح کو انسانی شعور اور کائناتی توازن کے تناظ میں دیکھا۔ یہاں روح کو مجرد مابعدالطب ی عي ا تی حقیقت سے زیادہ حرکت 
ر نے انسان کی داخلی اور خارجی زندگی کو دونوں محور، اور نروان کی سمت میں ارتقاء کی قوت کے طور پر بیان کیا گیا ہے۔ ہندو، بدھ اور تاؤ مت میں روح کے تصو

 جہات میں ہم آہنگ کرنے کی کوشش کی ہے۔ہ

 کا روحانی اتحادہ Brahman اورہ Ātman ہندو مت میں

سے اس کا اتحاد روحانی اور کائناتی حقیقت کی بنیادی تعبیر  Brahmanکہا جاتا ہے، جو فرد کی اصل خودی اور دائمی جوہر ہے۔ ہ Ātmanہندو فلسفہ میں روح کو ہ
 ہے۔ہ

Chandogya Upanishad میں کہتا  ہے: 

20“Thou art That.”  

 ”“تو وہی ہے۔



 60  ( ہ2025 ہجنوری     تا                جون             ہ)ہ 1 شمارہہ،                  ہ ہ5  ہ نقطہ جلہ

روحہ انسانی  کہ  ہے  کرتا  بیان  جملہ  روحہ (Ātman) یہ  کائناتی  جوہر،  ہے۔ہ (Brahman) کا  مظہر  لازمی  کا  اس  بلکہ  نہیں  جدا   سے 

 :شیکھر نرائن چندرا کے مطابقہ

“Ātman is the immortal essence within each being, reflecting the universal Brahman as 
21the source of consciousness and life.” 

“Ātman ہر فرد میں لازوال جوہر ہے، جو شعور اور حیات کے ماخذ کے طور پر Brahman کی تجلی کو ظاہر کرتا ہے۔” 

 یا نجات کی طرف انسان کو رہنمائی دینا ہے۔ہ (Moksha) یہ تصور روح کو ایک انفرادی اور کائناتی مرکز دونوں کے طور پر پیش کرتا ہے، جس کا مقصد موکشا

 )عدمِ نفس( اور روح کی نفی کا فلسفہہ Anatta بدھ مت میں

ہے، یعنی “نفس کا عدم”۔ بدھ کے مطابق مستقل اور غیرمتغیر روح کا تصور فریب ہے، اور جو حقیقت ہے وہ ہ Anattaبدھ مت میں روح کے تصور کا بنیادی نقطہ ہ
 :میں کہا گیا Samyutta Nikayaچھلانگیں، جذبات، ادراکات اور تبدیلیاں ہی۔ 

22self; the self is but a designation.”-All phenomena are non“ 

 ”“تمام مظاہر غیرِ خود ہی؛ خود محض ایک تعیناتی نام ہے۔

ہے۔ دیکھتا  میں  روشنی  کی  حصول  کے  نروان  اور  سلسلے  کے  کارما  کو  زندگی  اور  ہے،  کرتا  مسترد  کو  وجودیت  مستقل  کی  روح  فلسفہ   یہ 

میں مقصد یہ ہے کہ انسان اپنے نفس کی جمود کو ترک کر کے عدمِ لذت اور عدمِ دکھ کی حالت ت پہنچے، تاکہ مادی اور  (Bhavana) بدھ مت کی روحانی تربیت
 ذہنی بندشوں سے نجات حاصل ہو۔ہ

 :نے لکھہ Thich Nhat Hanhنیز، 

23”self allows one to transcend suffering and attain liberation.-Understanding the non“ 

 ”“عدمِ نفس کو سمجھن انسان کو دکھ سے ماورا اور نجات کی طرف لے جاتا ہے۔

 )روحانی توانائی( اور فطری توازن کا نظریہہ Qi تاؤ مت میں

 :میں لاؤ زے فرماتے ہیہ Tao Te Chingکہا جاتا ہے، جو کائنات اور انسان کے باطنی و بیرونی توازن کا ذریعہ ہے۔ ہ Qiتاؤ مت میں روح یا زندگی کی توانائی کو ہ

24“The Tao produces One; One produces Two; Two produces Three; Three produces all things.”  

 ”“تاؤ ایک پیدا کرتا ہے؛ ایک دو پیدا کرتا ہے؛ دو تین پیدا کرتے ہی؛ تین سب چیزوں کو پیدا کرتے ہی۔

کو نہ صرف  Qi ایک کائناتی توانائی ہے جو انسان اور فطرت کے مابین تعلق کو قائم کرتی ہے۔چین کی فلسفیانہ روایت میں Qiیہ اصول ظاہر کرتا ہے کہ روح یا ہ
 :جسمانی صحت بلکہ روحانی اور اخلاقی توازن کے لیے بھی ضروری سمجھا گیا ہے۔چنگ دائنسی کے مطابق

25”Qi is the vital force that harmonizes the body, mind, and cosmos.“ 

“Qi وہ حیاتی قوت ہے جو جسم، ذہن اور کائنات کے درمیان ہم آہنگی قائم کرتی ہے۔” 

 حیت دیتا ہے۔ہیہ تصور روح کو مستقل وجودی جوہر کی بجائے تبدیل پذیر توانائی کے طور پر دیکھتا ہے، جو انسان کو فطرت کے ساتھ ہم آہنگ رہنے کی صلہ

 تجزیہ و تقابہ



 61    روح کی حقیقت و ماہیت: مذاہبِ عالم اور فلسفیانہ تصورات کا تجزیاتی و تقابلی مطالعہ ہ
 

 :مشرقی مذاہب میں روح کے تصور نے تین مختلف زاویے اختیار کیہ

 ہندو مت میں روح ایک ازلی اور ابدی جوہر ہے جو کائنات کے بنیادی اصول سے متحد ہے۔ہ

 بدھ مت میں روح کو نفس کا فریب قرار دیا گیا اور روحانی مقصد نروان کے حصول کے ساتھ جڑا ہے۔ہ

 ایک توانائی اور توازن ہے جو انسان اور فطرت کو مربوط کرتی ہے۔ہ Qi تاؤ مت میں روح یا

کی ماہیت مطلق و متحد، بدھ ہ یہ تینوں نظام روح کو انفرادی شعور، اخلاقی ارتقاء، اور کائناتی ہم آہنگی کے مختلف پہلوؤں سے بیان کرتے ہی۔یعنی، ہندو مت میں روحہ
اور حرکت پذیر ہے۔ان تینوں نقطہ نظر کی تجزیاتی مطالع انسان کو اور تاؤ مت میں توانائی  و عارضی،  یہ سمجھنے میں مدد دیتا ہے کہ روح کا تصور نہ ہ ہمت میں عدم 

 صرف مابعدالطب ی عي ا تی بلکہ اخلاقی، نفسیاتی، اور سماجی اثرات کے لیے بھی بنیاد فراہم کرتا ہے۔ہ

 مبحثِ چہارم: فلسفیانہ تعبیراتِ روح :یونانی مابعدالطب ی عي ا ت سے اسلامی حکمت تہ

 روح کو نفسِ ناطقہ اور ہروح کے فلسفیانہ تصور نے قدیم یونانی فلسفہ سے لے کر اسلامی حکمت ت انسان کی فکری اور روحانی تصویر کو شکل دی ہے۔ یونانی فلسفہ میں
 دیکھا گیا۔ متکلمین نے روح کے قدیم یا حادث ہمعرفتی جوہر کے طور پر بیان کیا گیا، جبکہ اسلامی فلسفہ میں اسے وحی، عقل اور وجود کے باہمی امتزاج کے تناظ میں

 ہونے کے مسئلے پر مباحث کے ذریعے اس کے فلسفیانہ اور کلامی پہلوؤں کو واضح کیا۔ہ

 افلاطون اور ارسطو کے مابعدالطب ی عی تصوراتِ نفس و روحہ

میں افلاطون ہ Phaedoافلاطون کے نزدیک روح ایک ازلی، غیرمادی اور الگ جوہر ہے، جو جسم سے ممتاز اور عقل کے ذریعے حقیقت کے ادراک کا ذریعہ ہے۔ 
 :نے لکھ

“The soul is immortal and imperishable; it pre-exists before the body and survives after 

26death.” 

 ”“روح لازوال اور فنا ناپذیر ہے؛ یہ جسم سے پہلے موجود تھی اور موت کے بعد باقی رہتی ہے۔

ارسطو کے نزدیک روح تین مراتب میں  .قرار دیا :یعنی عملی فاعل اور حیاتیاتی طاقت جو جسم کو زندگی اور شعور عطا کرتی ہے entelechyارسطو نے روح کو جسم کا 
:جو انسان کو مکمل وجود عطا کرتے  (rational intellect) ، اور انسانی(sensation & movement) ، حیوانی(growth & nutrition) ہے: نباتیہ

 ہی۔

 یہ تصور انسانی روح کو عمل اور معرفت کا مرکز سمجھتا ہے، جو جسمانی اور ذہنی دنیا میں فاعلیت پیدا کرتا ہے۔ہ

 فلوطین، ابنِ سینا اور سہروردی کے نظریات میں روح کی مراتب و تجلیاتہ

ان کے نزدیک روح کی ترقی اور تجلی،  27 .فلوطین نے روح کو یک وحدانی وجود سے تجلی پانے والا مظہر قرار دیا، جو انسانی نفس کو اعلیٰ عالمِ مثال سے مربوط کرتا ہے
 علم اور جمال کے مراحل سے منسلک ہے، جو انسان کو کائناتی حقیقت کے قریب لے جاتی ہے۔ہ

 :اسلامی حکمت میں ابنِ سینا نے روح کو مجرد اور مجردِ مجرد جوہر قرار دیا



 62  ( ہ2025 ہجنوری     تا                جون             ہ)ہ 1 شمارہہ،                  ہ ہ5  ہ نقطہ جلہ
28The rational soul is a separate, immaterial substance, which uses the body as its instrument.”“ 

 ”“عقلی نفس ایک علیحدہ، غیرمادی جوہر ہے جو جسم کو ایک آلے کے طور پر استعمال کرتا ہے۔

  29ایک وجودی تجلی ہے، جو انسان میں عقل و شعور کی سمت روشن کرتی ہے r) ū(nسہروردی کے نزدیک روح کی روشنی

 ا کرتی ہے۔ہیہ دونوں فلسفیوں کا نظریہ روح کو معرفت و تجلی کے محور کے طور پر دیکھتا ہے، جو انسان کے اندر معنوی کائنات کے ساتھ ہم آہنگی پید

 متکلمینِ اسلام )اشاعرہ، معتزلہ( میں روح کی حدوث و قدم پر مناظاتہ

بعد پیدا ہوتی ہاسلامی کلام میں روح کی قدیم )قدم( یا حادث )وجود کے بعد( ہونے پر شدید بحث رہی۔ معتزلہ کے نزدیک روح حادث ہے اور جسم کے وجود کے ہ
 ہے، جبکہ اشاعرہ اسے قدیم اور الہام کی تجلی قرار دیتے ہی۔

 :ابن تیمیہ لکھتے ہیہ

30exist; it begins with the human body.”-The soul is created by God and does not pre“ 

 ”“روح خدا کی تخلیق ہے اور پہلے سے موجود نہیں؛ یہ انسانی جسم کے ساتھ وجود میں آتی ہے۔

ہے۔ہ ہوتی  ظاہر  میں  جسم  کے  انسان  جو  رہی،  موجود  ہمیشہ  میں  علم  الٰہی  اور  ہے  قدیم  روح  کہ  ہی  کہتے  اشاعرے  میں،  موقف   مخالف 

 یہ مناظات نہ صرف روح کی وجودی نوعیت بلکہ انسان کی فکری، اخلاقی اور روحانی مرکزیت پر بھی روشنی ڈالتی ہی۔

یونانی فلسفہ میں روح ازلی، مجرد اور معرفتی جوہر ہے۔اسلامی حکمت میں روح مجرد ہ:فلسفیانہ اور کلامی مکاتبِ فکر میں روح کے تصورات نے تین اہم پہلو سامنے رکھے
اور اخلاقی ہ ذمہ داری کو فلسفیانہ اور ہجوہر اور تجلی کی قوت کے طور پر وجود میں آتی ہے۔متکلمین کے مناظات روح کی قدی    یا حادثیت کی بنیاد پر انسانی شعور 

مبحث ظاہر کرتا ہے کہ روح کا فلسفیانہ تصور انسان کو معرفت، اخلاق، اور ماورائی حقیقت کے درمیان ایک مربوط محور مہیا کرتا ہ ہکلامی طور پر تشریح کرتے ہی۔یہہ
 ڈھانچہ تشکیل دیتا ہے۔ہہے، جو مذاہب اور فلسفہ کی روشنی میں ایک جامع اور ہمہ گیر فکری 

 مبحثِ پنجم: روح کے ماہیاتی تنوع سے وحدتِ انسانی شعور ت

 مذاہبِ عالم میں روح کے تصور کی اشتراکات و امتیازاتہ

 :ذریعے کی جاتی ہے مذاہبِ عالم میں روح کی ماہیت اور انسان میں اس کی موجودگی پر مختلف تعبیرات پائی جاتی ہی۔ اسلام میں روح کی تخلیق نفخہ الٰہی کے

فَخَ تْ ُ فيِ ةِ مِن رُوحِ ہ
 31وَن 

 ”اور میں نے اس میں اپنی روح پھونکی“

 یہ نفخ روح کو الٰہی امر کا مظہر قرار دیتا ہے جو انسان کو مادی وجود سے ماورا ایک شعوری اور اخلاقی مرکز عطا کرتا ہے۔ہ

 :روح کو تخلیقی توانائی اور حیاتیاتی حیات کی حیثیت دیتا ہے Ruach Elohimیہودیت میں 

32“The Spirit of God was hovering over the waters.” 

ی اور نجات دہندہ عنصر کے طور پر انسانی زندگی میں دخل دیتا ہے Holy Spiritمسیحیت میں 
 :ن ي لب ث 

33“The Holy Spirit is the giver of life, proceeding from the Father (and the Son).” 



 63    روح کی حقیقت و ماہیت: مذاہبِ عالم اور فلسفیانہ تصورات کا تجزیاتی و تقابلی مطالعہ ہ
 

کی  Anattaکی وحدت سے انسان میں ماورائی شعور کی تجلی ہوتی ہے، جبکہ بدھ مت میں ہ (Brahman) اور کائناتی حقیقت (Ātman) ہندو مت میں روحہ
زندگی اور کائناتی توازن کی بنیاد ہے۔ان تمام مکاتب میں مشترک پہلو یہ ہے کہ روح انسانی  Qiتعلیم روح کو عارضی اور عدم پر مبنی قرار دیتی ہے۔ تاؤ مت میں ہ

خدائی نسبت کے حوالے سے ہ ہشعور، اخلاقی ارتقاء، اور کائناتی ہم آہنگی کی بنیاد فراہم کرتی ہے، اور اختلافات زیادہ تر اس کے ماہیت، مستقل یا عارضی ہونے، اور
 : سے جدا ہو کر حقیقت کی ادراک کا ذریعہ ہےفلاطون روح کو ازلی اور غیرمادی جوہر کے طور پر پیش کرتا ہے، جو جسمہی۔یونانی فلسفہ میں ا

“The soul is immortal and imperishable; it pre-exists before the body and survives after 

34death.” 

 ۔ہ(De Anima, II:1) ارسطو کے نزدیک روح جسم کی فاعلیت ہے، جو عمل و شعور پیدا کرتی ہے

 :اسلامی حکمت میں ابنِ سینا روح کو مجرد اور جسم کا آلہ قرار دیتا ہے

35The rational soul is a separate, immaterial substance, which uses the body as its instrument.”“ 

 :متکلمین میں اشاعرہ روح کو قدیم اور معتزلہ اسے حادثی مانتے ہی، جو وجود اور علمِ الٰہی کے تعلق کو مختلف زاویوں سے بیان کرتے ہیہ

36.”exist; it begins with the human body-The soul is created by God and does not pre“ 

  بنیاد رکھتا ہے۔ہیہ تمام بیانات واضح کرتے ہی کہ روح کا وجودی استدلال نہ صرف مابعدالطب ی عي ا تی بلکہ اخلاقی، معرفتی اور ماورائی پہلوؤں میں بھی مستحکم

 معاصر فکری و سائنسی مباحث میں روح کی معنویت اور انسانِ کامل کا نظریہ

اور شعور کے مطالعے  ہمعاصر سائنسی اور فلسفیانہ مکاتب میں روح کا تصور اب بھی معنویت، شعور اور انسانی تکامل کے تناظ میں بحث کا مرکز ہے۔ نیورو سائنس
اخلاقی ترقی میں غیرمعمولی اہمیت رکھتی سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ انسانی شعور کا صرف مادی عمل سے وضاحت ممکن نہیں، اور روحانی اور اخلاقی جہات انسانی فکری و 

 :نے کہاہ (David Chalmers) ہی۔معاصر فلسفی جیسے دیوڈ چالمز

“Consciousness cannot be fully explained by physical processes alone; there must be a fundamental 

37experiential reality.” 

 ”“شعور کو صرف مادی عمل سے مکمل طور پر وضاحت نہیں کی جا سکتی؛ اس کے لیے ایک بنیادی تجرباتی حقیقت لازمی ہے۔

 ہم آہنگی کی وضاحت کرتا ہیہ نظریہ اسلامی اور دیگر الہامی و فلسفیانہ روایات کے ساتھ مطابقت رکھتا ہے، جو انسان کی روحانی مرکزیت، اخلاقی خودی، اور کائناتی
اور علمی بنیاد فراہم ہ اور جدید فکری ہہے۔ روح کے یہ مختلف نظریاتی نقوش انسانِ کامل کے تصور میں مل کر ایک مربوط، کثیرالجہتی  کرتے ہی، جو مذہب، فلسفہ 

  شعور اور اخلاقی ار
 
تقاء کی بنیاد پر وحدت بھی مباحث میں یکساں اہمیت رکھتے ہی۔ یہ مبحث ظاہر کرتا ہے کہ روح کے تصور میں تعدد اور تنوع موجود ہے مگر انسان

ئے، ہمیشہ انسان کی معرفت، اخلاق، اور کائناتی ربط کی دلیل اور محور کے طور پر موجود رہتی پائی جاتی ہے۔ روح، خواہ کسی بھی مکتب فکر یا فلسفیانہ نظام سے لیا جا
 ہے۔ہ

38 

 



 64  ( ہ2025 ہجنوری     تا                جون             ہ)ہ 1 شمارہہ،                  ہ ہ5  ہ نقطہ جلہ

References: 
 

1 Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab (Beirut: Dār Ṣādir, 1414 AH), 2: 455 
2 Al-Qur’ān, 17:85 
3 Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Tafsīr al-Kabīr (Cairo: Dār al-Ḥadīth, 1420 AH), 21: 16 
4 Al-Qur’ān, 15:29 
5 Al-Qur’ān, 40:15 
6 Ibn Sīnā, Kitāb al-Najāt (Cairo: al-Maṭba‘ah a 

-Amīrīyah, 1331 AH), 215 
7 Phaedo (Oxford: Clarendon Press, 1892), 64a–67b 
8 De Anima (Cambridge: Cambridge University Press, 1986), II:1 
9 Ṣadr al-Dīn al-Shīrāzī, al-Asfār al-Arba‘ah (Tehran: Dār al-Ma‘ārif al-Islāmīyah, 1383 AH), 4: 23 
10 Being and Time (New York: Harper & Row, 1962), 87 
11 The Hebrew Bible, Genesis 1:2 
12 Philo, On the Creation (Cambridge: Harvard University Press, 1929), 134 
13 The Hebrew Bible, Job 33:4 
14 The Holy Bible, John 4:24 
15 Augustine, De Trinitate (Cambridge: Cambridge University Press, 2002), 15:17 
16 Al-Qur’ān, 15:29 
17 Al-Qushīrī, Abū al-Ḥusain, Muslim ibn Ḥajjāj, Ṣaḥīḥ Muslim (Nishā pūr: Dār al-Khilāfā al-‘Ilmīya, 1330 
AH), 1: 2722 
18 Tafsīr al-Kabīr, 21:18 
19 Iḥyā’ ‘Ulūm   al-Dīn (Cairo: Dār al-Ma‘ārif, 1968), 3: 7 
20 Chandogya Upanishad 6.8.7 

21 Shankaracharya, Commentary on the Upanishads (Varanasi: Chowkhamba Sanskrit Series, 1994), 112 
22 Buddha, Samyutta Nikaya V: 1.10.2, Pali Text Society, 1960, 45 
23 Thich Nhat Hanh, The Heart of the Buddha's Teaching (New York: Broadway Books, 1998), 88 
24 Laozi, Tao Te Ching (Beijing: Zhonghua Book Company, 1960), 42 
25 Chang Dai-sen, Classical Taoist Philosophy (Taipei: National Taiwan University Press, 2002), 57 
26 Plato, Phaedo (Oxford: Clarendon Press, 1892), 78a–80a 
27 Enneads, VI.8, 1–5 
28 Ibn Sīnā, Kitāb al-Najāt (Cairo: al-Maṭba‘ah al-Amīrīyah, 1331 AH), 215 

29 Hikmat al-Ishrāq, Tehran: Dār al-Ma‘ārif, 1382 AH, 34:12 
30 Ibn Taymiyyah, al-Fatawa al-Kubra (Damascus: Dār al-Fikr, 1998), 5: 142 
31 Al-Qur’ān, 15:29 
32 The Hebrew Bible, Genesis 1:2 
33 Augustine, De Trinitate (Cambridge: Cambridge University Press, 2002), 15:17 
34 Plato, Phaedo (Oxford: Clarendon Press, 1892), 78a–80a 
35 Ibn Sīnā, Kitāb al-Najāt (Cairo: al-Maṭba‘ah al-Amīrīyah, 1331 AH), 215 
36 Ibn Taymiyyah, al-Fatawa al-Kubra (Damascus: Dār al-Fikr, 1998), 5:142 
37 David Chalmers, The Conscious Mind (New York: Oxford University Press, 1996), 39 
38 E Book Soil-Science 16.04.(2020).pdf, pg:72 (Accessed on 26 0ct 2025) 


