
 

Institute Lahore (53720), Pakistan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 صلح کے کثیر الجہتی اثرات: صحیح احادیث کی روشنی میں تجزیاتی مطالعہ

Multidimensional Impacts of Reconciliation (Sulh): In the Light 

of Authentic Hadith – An Analytical Study 

 

Fraz Ahmed 
Phd Scholar, Department of Hadith. The Islamia University of Bahwalpur 

frazpu1@gmail.comEmail  

 

Dr Muhammad Zahid Zaheer 

Lecturer, Department of Hadith, The Islamia University of Bahwalpur 

zahid.zaheer@iub.edu.pkEmail  

 

  

 

 

Published online: 15 Dec, 2025 

  View this issue  
   

 

Complete Guidelines and Publication details can be found at: 

https://nuqtahjts.com/index.php/njts/publication-ethics 

 

Nuqtah   Journal of Theological Studies 

Editor: Dr Shumaila Majeed 

(Bi-Annual) 

Languages : English, Urdu, Arabic 

pISSN: 2790-5330 eISSN: 2790-5349 

https://nuqtahjts.com/index.php/njts 

Published by 

Resurgence Academic and Research  

Email: editor@nuqtahjts.com 

mailto:frazpu1@gmail.com
mailto:zahid.zaheer@iub.edu.pk
https://nuqtahjts.com/index.php/njts/publication-ethics


 75      صلح کے کثیر الجہتی اثرات: صحیح احادیث کی روشنی میں تجزیاتی مطالعہ ہ
 

 

Abstract 
This study explores the multidimensional impacts of reconciliation (Sulh) in the light of Sahih Hadith, 

highlighting its religious, social, and economic significance. Linguistically, Sulh denotes peace and the 

resolution of disputes, while in Islamic jurisprudence it refers to a contract established to end conflicts 

through mutual consent. The essential elements of Sulh include offer (Ijab) and acceptance (Qubool), 

and its validity requires the parties to be sane, mature, and competent. Religiously, Sulh promotes 

harmony, brotherhood, and ethical conduct among individuals, emphasizing the correction of personal 

and communal relations. The Prophet Muhammad   صلى الله عليه وسلمactively participated in reconciliation efforts, 

demonstrating principles such as impartiality, prompt action, and the preservation of justice and Shariah, 

as confirmed in authentic Hadith. Socially, Sulh fosters unity, cooperation, and trust, mitigating envy, 

hatred, and social discord. Economically, reconciliation ensures fair trade, eliminates financial disputes, 

and strengthens economic stability by promoting honesty, the prohibition of usury, and the proper use of 

wealth through charity. Overall, Sulh emerges as a comprehensive mechanism for personal, social, and 

economic well-being, reflecting the teachings of authentic Hadith on peace, justice, and communal 

harmony۔ 
Keywords: Sulh (Reconciliation), Islamic Jurisprudence, Prophetic Example, Economic Stability, 

Ethical Conduct 

 

ہادی عالم صلى الله عليه وسلم نے نہ صرف اپنے ہاسلام کی بنیادی تعلیمات میں صلح، امن اور باہمی مفاہمت کو غیر معمولی اہمیت حاصل ہے۔ صحیحہ احادیث کے مطالعے سے واضح ہوتا ہے کہ 

 اصول ہے جو فرد، معاشرہ اور بین الاقوامی تعلقات،تینوں ہقول سے بلکہ اپنے عملی نمونے کے ذریعے یہ ثابت کیا کہ صلح ایک وقتی حکمتِ عملی نہیں بلکہ ایک ہمہ جہتی اصلاحی

نے، اجتماعی امن کی بنیاد ہسطحوں پر گہرے اثرات مرتب کرتا ہے۔ ان احادیث میں صلح کا مفہوم محض جنگ سے باز رہنے تک محدود نہیں؛ بلکہ یہ دلوں کے میل کو ختم کر

 پیدا کرنے، اور دشمنی کو دوستی میں بدلنے جیسے مثبت اور دیرپا مقاصد کا مجموعہ ہے۔ سرور کائنات صلى الله عليه وسلمکی حکمت ہرکھنے، ظلم و زیادتی کے دروازے بند کرنے، سماجی ہم آہنگہ

من کا ضامن، سرا، کبھی معاشرتی عدل و اہ ہعملی میں صلح کا کردار نہایت باریک، وسیع اور متوازن دکھائی دیتا ہے؛کبھی صلح معاشرتی اصلاح کا ذریعہ بنتی ہے، کبھی سیاسی حکمت کا

، سیاسی، قانونی اور انسانی،کے ایسے اور کبھی اخلاقی تربیت کا محور، اسی لیے صحیح احادیث کے تجزیاتی و موضوعاتی مطالعے سے ہمیں صلح کے متعدد جہات؛دعوتی، اخلاقی، سماجی

یہی کثیر الجہتی اثرات اس تحقیق کا مرکزی محرک اور علمی محور ہیں، جنہیں منظم، پہلو سامنے آتے ہیں جو آج کے جدید معاشروں کے لیے بھی رہنمائی کا سرچشمہ بن سکتے ہیں۔ ہ

 جامع اور تحقیقی منہج کے ساتھ پیش کرنا اس مطالعے کا بنیادی مقصد ہے۔ہ

ہصلح  کے لغوی و اصطلاحی مفاہیم : ہ
i. ہاسماعیل بن حماد اپنی کتاب  الصحاح للج و هری  میں  فرماتے ہیں  کہہ

لْحُ: نقيضُ الفساد  "  (ہ1)ہ".والصُّ



 76  ( ہ2025دسمبر ہ تا ہ ہ )جولائیہ  ہ2 شمارہہ ،  ہ ہ5 جلہ  ہ:نقطہ

 صلح فساد کی ضد ہے، یعنی درستگی اور خیر کا قیام۔ہ

ii.  محمد الحسینی، معجم مفاهي م اللغ ة  میں رقم طراز ہے کہ 

لح: الاتفاق بعد الخصومة وإزالة الفساد"  (ہ2)ہ ہ".الصُّ

 صلح جھگڑے کے بعد باہمی اتفاق اور فساد کے خاتمے کو کہتے ہیں۔ہ

iii.  دي  کتاب الغي ن  میں فرماتے ہیں کہ   الخ لي ل بن أحمد الفراه 

لاحُ: ضدُّ الفساد، وصَلُحَ الش يءُ: حَسُنَ واستقام"  (ہ3)ہ ہ".الصَّ

 صلاح اور صلح فساد کی ضد ہیں، یعنی چیز کا سیدھی حالت پر آ جانا۔ہ

iv. راغب اصفہانی مفردات ألفاظ القرآن  میں لکھتے ہیں کہہ 

ہ(ہ4)ہ ہ".الصلاح كونُ الش يء  على ما ينبغي، والصلح إزالةُ الفساد بين الناس"

 صلاح سے مراد چیز کا درست حالت میں ہونا، اور صلح سے مراد لوگوں کے درمیان فساد کا خاتمہ ہے۔ہ

v.  امام زبیدی  تاج العروس میں رقم طراز ہیں کہ 

لْحُ: الاتفاق بعد الخصام، وهو نقيض الفساد"  (ہ5)ہ ".الصُّ

 صلح خصومت کے بعد اتفاق اور نزاع کے خاتمے کا نام ہے۔ہ

vi. القاموس المجي ط للفي رروزآبادي لکھتے ہیں۔ ہ 

 (ہ6)ہ ہ".وصَلُحَ الش يءُ صَلاحًا: زالَ فسادُه واستقام"

 کسی چیز کا صلح ہونا یعنی اس کا فساد دور ہو کر سیدھا ہو جانا۔ہ

vii. ابن منظور افریقی   لسان العرب میں  صلح کا معنی بیان کرتے ہیں کہہ 

، وصَلُحَ الش يءُ: استقامَ بعد اعوجاج  " لْحُ نقيضُ الفساد   (ہ7)ہ ہ".الصُّ

 صلح فساد کی ضد ہے اور چیز کے درست، سیدھی اور بھلی حالت میں آنے کو صلح کہتے ہیں۔ہ

 صلح  کے اصطلاحی  مفہومہ



 77      صلح کے کثیر الجہتی اثرات: صحیح احادیث کی روشنی میں تجزیاتی مطالعہ ہ
 

i. امام جرجانی  کے بقول: ہ 

افق بين الناس على إزالة النزاع وتحقيق المصلحة الشرعية " لْحُ هو التو صلح وہ شرعی اور فقہی عمل ہے جس میں فریقین باہمی اتفاق کرتے ہیں ہ(8)ہ ہ".الصُّ

 تاکہ اختلافات، نزاع یا دعوے ختم ہوں اور شرعی مفاد حاصل ہو۔ہ

ii. ہشمس الدین التبري  ري اپنی کتاب  کشاف اصطلاحات الفنون میں صلح کی اصطلاحی معنی بیان کرتے ہیں کہ ہ

لْحُ عقد يهدف إلى إزالة الخلاف بين الأطراف وتحقيق العدل والإصلاح " صلح ایک معاہدہ ہے جس کا مقصد فریقین کے درمیان اختلافات ختم کرنا ہ(9)ہ ہ".الصُّ

 اور عدل و انصاف قائم کرنا ہے۔ہ

ہالماوردي  الاحكام السلطان ي ة  میں رقم طراز ہیں کہ ہہ 

لْحُ ما ينجز بين الخصمين من الحقوق لتسوية النزاع وتحقيق المصلحة العامة" صلح فریقین کے درمیان ایسا عمل ہے جو حقوق کو متوازن کر ہ(10)ہ ہ".الصُّ

 کے نزاع کو ختم کرے اور عوامی مفاد کو یقینی بنائے۔ہ

iii.  النكت على ابن القي م میں صلح کو بیان کرتے ہیں کہ ہ محمد بن احمد ہ    
 

ہالقراف

لْحُ اتفاق بين الأطراف على ترك القتال والخصومة بما يرض ي الشريعة" صلح وہ اتفاق ہے جس میں فریقین جنگ اور نزاع چھوڑ کر شریعت کے ہ(11) ".الصُّ

 مطابق باہمی رضامندی اختیار کرتے ہیں۔ہ

iv.  ہابن عبد البر  الاستذکار میں رقم طراز ہیں کہ

لْحُ وسيلة لتحقيق السلام ورفع الظلم بين الناس"  صلح ایک ایسا ذریعہ ہے جو لوگوں کے درمیان امن قائم کرے اور ظلم و نزاع کو ختم کرے۔ہ(12)ہ ہ".الصُّ

ہ:ہارکان صلح ہ

ہصلح کے بنیادی طور پر تین  ارکان مانے جاتے ہیں، جن کے بغیر کوئی بھی صلح کا معاہدہ وجود میں نہیں آ سکتا ۔ہ

ہوہ دونوں فریق جن کے درمیان جھگڑا ہے اور وہ صلح کر رہے ہیں۔ )مدعی اور مدعا علیہ(   عاقدین :ہ۔1

ہوہ حق یا دعویٰ جس پر صلح کی جا رہی ہے )مثلاً قرض، جائیداد، یا کوئی حق( مصالح عنہ :ہ ہ۔2

ہ)13(کیا۔“ وہ الفاظ جو صلح کے معاہدے کو ظاہر کرتے ہیں )ایجاب اور قبول، جیسے”میں نے یہ معاملہ طے کر لیا“اور دوسرا فریق کہے :”میں نے قبول صیغہ :ہ۔ 3



 78  ( ہ2025دسمبر ہ تا ہ ہ )جولائیہ  ہ2 شمارہہ ،  ہ ہ5 جلہ  ہ:نقطہ

ہمیں مذکور ہے: ہ 1872صلح  میں ایجاب و قبول  سے متعلق  کنڑیکٹ  ایکٹ  

(a)  When someone signifies his willingness to another to do or to abstain from doing anything, with a view to 

obtaining the assent of that other to such act or abstinence, he is said to make a proposal  

(b)  When the person to whom the proposal is made signifies his assent thereto, the proposal is said to be accepted. 

A proposal, when accepted becomes a promise  

(c)  The person making the proposal is called promisor and the person accepting the proposal is called 

promisee.(14) 

یا نہ  کرنے میں  اس کی رضا  مندی  ہاگر  ایک شخص  کسی دوسرے  شخص  کو کسی  کام کے کرنے  یا اس کام  سے اجتناب  کرنے سے متعلق  اپنی مرضی بتائے  تاکہ  اس کام کے کرنے

اپنی  رضا مندی ظاہر  کرتا ہے  تو اس کو ایجاب کا قبول  کرنا کہتے ہیں ۔  ہ ہحاصل  کرئے تو  یہی شخص  ایجاب  کرنے والا کہلائے گا۔ اور جس  شخص  پر ایجاب  پیش کیا جاتا ہے اور وہہ

کرنے والے کو پرومسی  عہد قبول کرنے والا کہتے ہ ایجاب جب قبول  ہو جائے تو وہ عہد  اور وعدہ  بن جاتا  ہے۔  ایجاب پیش  کرنے والے کو  پرومسر  عہد  لینے والا  اور ایجاب کو قبول 

ہہیں۔ 

ہصلح کی شرائط: ہ
ہصلح کے معاہدے کو شرعی طور پر جائز )صحیح( قرار دینے کے لیے مندرجہ ذیل عمومی اور خصوصی شرائط کا پورا ہونا ضروری ہے:                                                                                       

ہ:ہعاقدین )فریقین( سے متعلق شرائطہ ہہالف۔ہ

i. مالی معاملات میں ہدونوں فریق عاقل )سمجھدار( اور بالغ ہوں، یا اگر بالغ نہ ہوں تو ان کے سرپرست )ولی( معاملات کو انجام دیں۔ دوسرے الفاظ میں، وہ اپنے 

ہتبرع )بغیر عوض کے مال دینے( کی اہلیت رکھتے ہوں۔ہ

ii. 15(صلح جبراً نہیں بلکہ فریقین کی آزاد اور مکمل رضامندی سے ہونی چاہیے۔ زبردستی کی گئی صلح شرعاً باطل ہوگی۔( 

 :ہمصالح عنہ )دعویٰ( اور مصالح بہ )عوض( سے متعلق شرائطہ ہہب.ہ

i.  میں پھر کوئی تنازعہ پیدا نہ ہجس حق یا دعویٰ پر صلح کی جا رہی ہے )مصالح عنہ( اور جو بدلہ دیا جا رہا ہے )مصالح بہ(، دونوں صریحاً معلوم اور متعین ہوں، تاکہ بعد 

 ہو۔ہ



 79      صلح کے کثیر الجہتی اثرات: صحیح احادیث کی روشنی میں تجزیاتی مطالعہ ہ
 

ii. وہ چیز جس پر صلح کی جا رہی ہے، وہ شرعی طور پر صلح کے قابل ہو )مثلاً کسی حرام چیز کی صلح جائز نہیں(۔ہ 

iii. صلح ایسی چیز پر ہو جو مال ہو یا مالی حقوق ہوں۔ حقوقِ حدود اور قصاص میں صلح کی شرائط مختلف ہیں۔ہ 

iv. 16(دیا جانے والا عوض )مصالح بہ( شرعاً حلال اور جائز ہو۔( 

 ایجاب و قبول سے متعلق شرائط:ہ ہہج۔ہ

i.  صلح کے الفاظ )ایجاب و قبول( واضح اور دو ٹوک ہوں، جن سے پچھلا نزاع ختم ہونا اور نیا معاہدہ ہونا ظاہر ہو۔ہ 

ii.  ہ( ایجابOffer( کے فوراً بعد قبول )ہAcceptanceہونا ضروری ہے۔ ))17( 

 سب سے اہم شرعی شرط )قرآن و حدیث کی روشنی میں(:ہ ہہد.ہ

مسلمي ن  إلا صلخاًا حرم حلالًا أو ہصلح کی سب سے بنیادی اور لازمی شرط یہ ہے کہ وہ حلال کو حرام نہ کرے اور حرام کو حلال نہ کرے۔ جیسا کہ حدیث میں ہے:”الصلح جائز ب   ہ
ل
 ا

 )مسلمانوں کے درمیان صلح جائز ہے سوائے اس صلح کے جو حلال کو حرام کرے یا حرام کو حلال کرے(ہ )18(أحل حرامًا“

اس لیے تمام شرائط کا مقصد یہ ہے کہ ہصلح کا معاہدہ دیگر مالی معاہدوں )جیسے بیع یا ہبہ( کی طرح ہی ہوتا ہے۔ چونکہ صلح کا مقصد جھگڑا ختم کرنا اور قلبی سکون لانا ہے، ہہ

ہ کنڑیکٹ ایکٹ میں لکھا ہے: صلح کا معاہدہ ایک ایسی بنیاد پر ہو جو شرعی، قانونی اور اخلاقی لحاظ سے مضبوط ہو۔معاہدہ صلح سے متعلق

Who are competent to contract: (Every person, who is of the age of majority according to the law to which he is subject, 

and who is of sound mind, is competent to contract). (19) 

 کون سا شخص کنٹریکٹ  کا اہل ہے؟ ہر بالغ اور عاقل  شخص  کنٹریکٹ کا اہل ہے، جو  متعلقہ  مروجہ  قوانین  کے مطابق بالغ ہو۔ہ

ہ)20(بعض اوقات عقلی  طور پر معذور  رہنے  والے یا نشہ والے شخص کی صلح  جائز ہے۔ہ

ہمیں لکھا ہے:  1872چنانچہ کنٹریکٹ  ایکٹ ہ

What is a sound mind, for the purposes of contract: A person is said to be of sound mind, for the purpose of making a 

contract if, at the time when he makes it, he is capable of understanding it and of forming a rational judgment as to its 

effect upon his interests. A person, who is usually of unsound mind, but occasionally of sound mind, may make a 

contract when he is of sound mind (21) 



 80  ( ہ2025دسمبر ہ تا ہ ہ )جولائیہ  ہ2 شمارہہ ،  ہ ہ5 جلہ  ہ:نقطہ

ا دٓمی  کوئی معاہدہ  کرنے کے لیے  اہل  اس وقت  سمجھا جائے گا جس وقت وہہ کنڑیکٹ  کررہا  ہو تو اس معاہدے کو ہ ہکنٹریکٹ  کرنے کے لیے  عاقل  ہونے  سے مراد کیا ہے؟  ایک 

ما  ذہنی  طور  پر معذور  ہو اورکبھی  کبھی  اس کا عقل کام کرتا ہو۔ تو وہ شخص  ہجانچنے  کا اہل ہو اور اس کنٹریکٹ کے نفع و نقصان  کا عقلی  طورپر جائزہ لے سکتا ہو۔ ایک شخص جب عمو

ہاس وقت  ایک کنٹریکٹ  کر سکتا ہے  جس وقت  اس کا عقل کام کرتا ہو۔ ہ

 ؛ احادیث صحیحہ  کی روشنی میںہصلح کے کثیر الجہتی  اثرات   ہ

ر کا سبب بن جاتے ہیں۔ اسلام ہانسانی زندگی باہمی تعلقات، تعاون اور رواداری پر قائم ہے، اور اگر برداشت اور عفو کا جذبہ ختم ہو جائے تو اختلافات دشمنی اور انتشاہ

 دلوں کو قریب لانے، دشمنی کو دوستی میں بدلنے، معاشرتی ہنے جنگ و جدال کے بجائے صلح و مفاہمت کو سب سے مؤثر راستہ قرار دیا ہے۔ صلح صرف جھگڑوں کا خاتمہ نہیں بلکہ

 درمیان صلح کو ایمان، اخوت اور ہامن قائم کرنے، اور انسانی زندگی میں ہم آہنگ پیدا کرنے کا ذریعہ ہے۔ارشاد  ربانی ہے: صلح بہتر ہے، اور نبی اکرم صلى الله عليه وسلم نے مسلمانوں کے

کو حرام یا حرام کو حلال کر دے۔ یہی اصول آج کے دور میں امن، استحکام اور انسانی اقدار کے تحفظ کے لیے انتہائی اہم ہیں، ہتقویٰ سے تعبیر کیا، سوائے اس صلح کے جو حلال ہ

کے اثرات صرف ایک پہلو تک محدود نہیں ہوتے، بلکہ صحیح احادیث کی ہ اور اس مطالع کا مقصد صلح کے دینی، سماجی، اخلاقی، معاشی اور سیاسی اثرات کو واضح کرنا ہے۔ صلح

ہے ہیں جو حدیثی ذخیرے میں نمایاں نظر روشنی میں صلح کے اثرات کثیر الجہتی یعنی متعدد، متنوع اور باہمی مربوط ہوتے ہیں۔ ذیل میں صلح کے وہ تمام اہم اثرات بیان کیے جا ر

ہ:آتے ہیں

ہ۔دینی و روحانی اثرات:ہ1

مقدس لمحہ ہے جب انسان اپنے صلح کے بعد جب بندے کے دل سے کینہ و بغض اور عداوت کی تاریکی رخصت ہوتی ہے تو روح کی دنیا میں ایک انقلاب برپا ہو جاتا ہے۔ یہ وہ ہ

ہاثرات کے بارے میں صحیح احادیث درج ذیل ہیں:ہ اندر کی زنجیروں کو توڑ کر رحمتِ الٰہی کی وسعتوں میں پرواز کرنے کے قابل ہو جاتا ہے ۔صلح کے  دینی و روحانی

ہصلح سے دلوں سے کینہ، بغض اور عداوت کا خاتمہ :ہ •

 صلح سب سے اعلیٰ عمل ہے۔حضرت ابو درداء ؓ   سے مروی ہے کہ؛

كُہْہ”قال: قال رسولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم:ألا رُ ِ ْ
 

ِ ه  الَحالقة ہُہأُخ  ْ ، ف  ان َ فسادَ ذاتِ ال َ  ِ  ْ ، قالوا: بلى، قال:صلاحُ ذاتِ ال َ  قة ِ ددَ لاةِ والص َ ي اامِ والص َ ٌ، ہب  افضلَ من دَرج ة ِ الص ِ ثٌ صحي  دا حدي  "۔هد 
ينَ۔" قُ الد   عْرَ، ولكنْ تَحْل  قُ الشَّ هُ قال: »هي الحَالقةُ، لا أقُولُ تَحْل  ہ )22(ويُرْوَى عن النبي   صلى الله عليه وسلم أنَّ



 81      صلح کے کثیر الجہتی اثرات: صحیح احادیث کی روشنی میں تجزیاتی مطالعہ ہ
 

 )ضرور بتائیے(! آپ صلى الله عليه وسلم )رسول اللہ صلى الله عليه وسلم نے فرمایا: کیا میں تمہیں روزہ، نماز اور صدقہ کے درجے سے بھی بہتر )عمل( نہ بتاؤں؟ صحابہ کرامؓ نے عرض کیا: کیوں نہیں

ہے،اور نبی اکرم صلى الله عليه وسلم سے یہ بھی مروی ہے کہ آپؐ نے ہنے فرمایا:باہمی صلح کرانا۔ کیونکہ باہمی تعلقات کی خرابی )بغض و عداوت( تو مونڈ دینے والی چیز ہے۔یہ حدیث صحیح ہ

ہفرمایا:یہ )بغض( مونڈ دینے والی ہے۔ میں یہ نہیں کہتا کہ یہ بال مونڈتی ہے، بلکہ یہ دین مونڈ دیتی ہے۔(ہ

ہیہ حدیث ثابت کرتی ہے کہ صلح دلوں کے بگاڑ،کینہ، عداوت، بغض کو ختم کرنے کا سب سے اعلیٰ ذریعہ ہے۔ہ

ہاللہ کی طرف سے رحمت و مغفرت کے دروازے کھلنا  :ہ •

 اللہ کی رحمت انُ پر نازل ہوتی ہے جو ایک دوسرے سے صلح کریں۔حدیث مبارکہ ہے:

لاَّ :”قَالَ رَسُولُ الله  صلى الله عليه وسلم اللََّّ  شَيْئًا،إ  كُل   عَبْد  لَا يُشْر كُ ب  ، فَيُغْفَرُ ل  يس  ثْنَيْن  وَالْخَم  ة  يَوْمَ الا 
بْوَابُ الْجَنَّ

َ
يه  شَحْنَاءُ تُفْتَحُ أ خ 

َ
 )23(“ امْرَءً كَانَتْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ أ

ے جاتے ہیں، مگر جس کے دل میں اپنے بھائی کے خلاف کینہ ہو، اس کی مغفرت روک دی جاتی ہے) ۔(یہ حدیث بتاتی ہے کہ ہر پیر اور جمعرات کو جنت کے دروازے کھول دی 

 صلح و معافی اللہ کی مغفرت اور رحمت کا ذریعہ ہے۔

 باہمی ناراضی شیطان کی آگ ہے ۔ صلح اس آگ کو بجھا دیتی ہے:ہ •

 شیطان باہمی قطع تعلق کو پسند کرتا ہے۔حدیث مبارکہ ہے:ہ

انًا:قَالَ رَسُولُ اللََّّ  صلى الله عليه وسلم خْوَ   إ 
بَادَ اللََّّ  )24(“لَا تَهَاجَرُوا، وَلَا تَدَابَرُوا، وَلَا تَبَاغَضُوا، وَكُونُوا ع 

 )آپس میں تعلق نہ توڑو، پیٹھ نہ پھیرو، بغض نہ رکھو،بلکہ اللہ کے بندے بھائی بھائی بن جاؤ۔(ہ

 شیطان کا سب سے بڑا مقصد مسلمانوں کے درمیان دشمنی ڈالنا ہے۔صلح اس دشمنی کو ختم کر کے شیطانی آگ کو بجھا دیتی ہے۔ہ

 صلح کے ذریعے رحمت کا نزولہ •

 اللہ کی رحمت انُ کے ساتھ ہے جو دل صاف رکھتے ہیں۔ حدیث مبارکہ ہے:ہ 

لَام  :قَالَ رَسُولُ اللََّّ  صلى الله عليه وسلم السَّ  ب 
ُ
ي يَبْدَأ ذ 

، وَخَيْرُهُمَا الَّ خَاهُ فَوْقَ ثَلَاث 
َ
نْ يَهْجُرَ أ

َ
م  أ سْل 

ُ
لُّ لم   )25(“لَا يَح 

 دو مسلمان تین دن سے زیادہ قطع تعلق نہ رکھیں ،اور دونوں میں بہتر وہ ہے جو پہلے صلح کرے۔(ہ)

 سِبقت صلح رحمت و برکت کا سبب بنتی ہے۔قطع تعلق اللہ کی رحمت کو روکتا ہے، جیسا کہ دوسری احادیث میں مذکور ہے۔ہ



 82  ( ہ2025دسمبر ہ تا ہ ہ )جولائیہ  ہ2 شمارہہ ،  ہ ہ5 جلہ  ہ:نقطہ

 :ہشیطان دشمنی ڈالنے کی کوشش کرتا ہے؛صلح اس کو ناکام بناتی ہےہ •

 شیطان دشمنی کے لیے کوشش کرتا ہے۔حدیث مبارکہ ہے:ہ

يُّ صلى الله عليه وسلم ب 
حْر يش  بَيْنَهُمْ :قَالَ النَّ

ي التَّ نْ ف  ،وَلَك  ي جَز يرَة  الْعَرَب  ونَ ف 
ُصَلُّ نْ يَعْبُدَهُ المْ

َ
سَ أ يْطَانَ قَدْ يَئ  نَّ الشَّ  )26 (“”إ 

ہشیطان عرب کے نمازیوں سے عبادت کا لالچ چھوڑ چکا ہے، لیکن وہ ان کے درمیان دشمنی ڈالنے پر لگا رہتا ہے۔(ہ)

صلح افضل عبادت ہے ۔مغفرت ہ۔کینہ و بغض ختم ہوتا ہے ہ:دشمنی شیطان کا وار ہے۔صلح اس وار کو توڑ دیتی ہے۔صحیح احادیث کے مطابق صلح کے دینی و روحانی اثرات یہ ہیں

 کے دروازے کھلتے ہیں۔َ شیطان کی دشمنی ناکام ہوتی ہے ۔رحمت و برکت کا نزول ہوتا ہے ۔ہ

ہ۔اخلاقی و تربیتی اثرات:ہ2

تو ان کی جگہ کلي ے ہیں، 
ن  و بغض کے خاردار جذبات  و بارہہصلح کے بعد جب دل سے کینہ  وہ روحانی تحفہ ہے جو صاف دل انسان کو ہبردباری کے نرم برگ  پھوٹنے لگتے ہیں۔ یہ 

د نمو پانے لگتی ہیں۔ایسا دل جو پہلے غصے کی آگ میں کی صلاحیتیں خودبخوہعفو و درگزرہہقدرت کی طرف سے ملتا ہے۔ انسان اپنے اندر ایک نئی وسعت محسوس کرتا ہے، جہاں

قلب میں جاگزیں ہو جاتی ہے۔ ہہمعاف کر دینے کی شاندار قوتہمیں سکون پاتا ہے۔ انتقام کی تیز دھار کند ہوتی جاتی ہے، اور اس کی جگہحلم کی ٹھنڈی چھاؤںہہجلتا تھا، اب

روح کو سیراب کرتی ہے۔صلح سب سے بہتر معاملہ ہے۔حضرت ابو ایوب ؓ روایت کرتے ہیں ہہ موسلادھار بارشہنرم خوئی کیہشدت پسندی کا تاریک طوفان جب تھمتا ہے، تو

ہکہ:

: فَيَصُدُّ هَذَا وَيَصُدُّ ” يَان  ، يَلْتَق  خَاهُ فَوْقَ ثَلَاث 
َ
نْ يَهْجُرَ أ

َ
م  أ سْل 

ُ
لُّ لم  ي   صلى الله عليه وسلم قَالَ:"لَا يَح  ب 

هُ  عَن  النَّ نَّ
َ
، وَذَكَرَ سُفْيَانُ: أ لَام  السَّ  ب 

ُ
ي يَبْدَأ ذ 

 هَذَا، وَخَيْرُهُمَا الَّ

ات   نْهُ ثَلَاثَ مَرَّ عَهُ م  ہ)27 ("سَم 

ونوں کا آمنا سامنا ہو تو یہ اپنا )نبی کریمصلى الله عليه وسلم نے فرمایا:کسی مسلمان کے لیے یہ حلال نہیں کہ وہ اپنے بھائی سے تین )دن( سے زیادہ قطع تعلق رکھے۔ )حالت یہ ہو کہ( جب د

کرے۔راوی فرماتے ہیں کہ انہوں نے یہ حدیث نبی کریم صلى الله عليه وسلم ہ ہرخ ادِھر پھیر لے اور وہ اپنا رخ اُدھر پھیر لے، اور ان دونوں میں سے بہتر وہ ہے جو سلام کرنے میں پہل

 سے )یا اپنے استاد سے( تین مرتبہ سنی۔ہ

کریں اور جو ہاس حدیث سے یہ سبق حاصل ہوتا ہے کہ رشتہ داروں اور دوستوں سے ناراضگی کو طول نہ دیں۔ اگر رنجش ہو جائے تو تین دن کے اندر اسے ختم ہ 

 شخص صلح کے لیے آگے بڑھ کر ”السلام علیکم“ کہے گا، وہ اللہ کی نظر میں دوسرے سے بہتر ہے۔ہ

ہحصہ ہے۔ہ ہدرج ذیل  احادیث ثابت کرتی ہیں کہ صلح سے حلم، بردباری، عفو، درگزر اور شدت پسندی میں کمی پیدا ہوتی ہے،جو اخلاقی تربیت کا بنیادی



 83      صلح کے کثیر الجہتی اثرات: صحیح احادیث کی روشنی میں تجزیاتی مطالعہ ہ
 

 :ہصلح حلم، بردباری اور عفو کے اخلاق پیدا کرتی ہےہ •

 صحیح حدیث: بہترین عمل، لوگوں کے درمیان صلح ہے۔ہ

قَالَ رَسُولُ اللَّه  صلى الله عليه وسلم  عَنْهُ،   ُ يَ اللَّه رْدَاء  رَض   ي الدَّ ب 
َ
أ صْلَاحُ ذَات   :عَنْ  إ  ؟ قالوا بلى. قال:  دَقَة  وَالصَّ لَاة   وَالصَّ يَام   دَرَجَة  الص   نْ  فْضَلَ م 

َ
أ ب  رُكُمْ  خْب 

ُ
أ لَا 

َ
أ

 )28(“الْبَيْن  

حلم،عفو و درگزررشتوں کی بہتری سب اسی سے پیدا  لوگوں کے درمیان صلح کرانا ایسا عمل ہے جو نماز، روزہ اور صدقہ سے بھی افضل ہے، کیونکہ یہ اخلاقی اصلاح کا ذریعہ ہے۔

 ہوتے ہیں۔ہ

 :ہصلح غصے کو کم کرتی ہے اور تربیتِ نفس کا ذریعہ ہےہ •

 رسول اللہ صلى الله عليه وسلم نے غصے کو کنٹرول کرنے کی تعلیم دی۔ہ 

جُل   لرَّ  )29(“لَا تَغْضَبْ :قَالَ رَسُولُ اللََّّ  صلى الله عليه وسلم ل 

پائے،اور یہ حدیث بنیادی اخلاقی تربیت ہغصہ ہی وہ چیز ہے جو تعلقات توڑتا ہے، دشمنی بڑھاتا ہے اور صلح ختم کرتا ہے۔ صلح کا راستہ اسی وقت کھلتا ہے جب انسان غصے پر قابو ہ

 ہے۔

 :ہصلح انتقام و شدت پسندی کے بجائے نرمی و محبت پیدا کرتی ہےہ •

 حدیث: نرمی جس چیز میں ہو اسے خوبصورت بنا دیتی ہےہ

يُّ صلى الله عليه وسلم ب 
لاَّ شَانَهُ :قَالَ النَّ يْء  إ 

نْ ش َ  زَانَهُ، وَلَا يُنْزَعُ م 
لاَّ يْء  إ 

ي ش َ فْقَ لَا يَكُونُ ف   الر  
نَّ  )30 (“إ 

 نرمی خوبصورتی ہے، سختی بدصورتی ہے۔صلح کا دروازہ نرمی سے ہی کھلتا ہے، اس حدیث کا براہِ راست تعلق صلح کے اخلاقی اثرات سے ہے۔ہ

 :ہصلح کرنے والا اللہ کے نزدیک سب سے بہتر انسان ہےہ •

لَام  :قَالَ صلى الله عليه وسلم السَّ  ب 
ُ
ي يَبْدَأ ذ 

 (۔)بہتر وہ ہے جو پہلے صلح کرے )31(“خَيْرُهُمَا الَّ

ہکی تربیت سب کچھ شامل ہے۔ہ دو ناراض افراد میں بہترین وہ ہوتا ہے جو صلح کی شروعات کرے۔ یہ اخلاقِ نبوی ؐ کا اعلیٰ نمونہ ہے۔ جس میں عاجزی، درگزر،حلم،  نفس 

ہ:ہصلح دلوں میں محبت پیدا کرتی ہے اور دشمنی دور کرتی ہےہ •



 84  ( ہ2025دسمبر ہ تا ہ ہ )جولائیہ  ہ2 شمارہہ ،  ہ ہ5 جلہ  ہ:نقطہ

 حدیث مبارکہ ہے:ہ

وا:قَالَ رَسُولُ اللََّّ  صلى الله عليه وسلم  سنن البیہقی، سند صحیحہ() آپس میں تحفے دو، محبت بڑھتی ہے۔ )32(تَهَادَوْا تَحَابُّ

 تحفہ محبت کا ذریعہ ہے، اور محبت صلح کا نتیجہ اور ذریعہ دونوں ہے۔ یہ حدیث اخلاقی تربیت کی بنیاد ہے۔ہ

 صلح سب سے بہتر معاملہ ہے:ہ •

رٌ “ قرآن میں ہے:” ْ  َ
 

لحُْ خ يُّ صلى الله عليه وسلم:حدیث میں اس مفہوم کو یوں بیان کیا گیا ہے)33(وَالص ُ ب 
ينَ :قَالَ النَّ م  زٌ بَيْنَ الُمسْل  لْحُ جَائ  صلح جائز ہے،یعنی صلح اخلاقی، تربیتی، )34(“الصُّ

پسندی میں کمی ،تعلقات کی بہتری ، معاشرتی ہر اعتبار سے بہترین معاملہ ہے۔صحیح احادیث کے مطابق صلح انسان میں حلم و بردباری،غصے پر قابو ،عفو و درگزر،نرمی اور شدت ہ

 بت کرتی ہیں کہ صلح اخلاقی اور تربیتی اصلاح کا سب سے مؤثر ذریعہ ہے۔ہاور سب سے اعلیٰ عبادت کا درجہ  پیدا کرتی ہے۔یہ تمام احادیث ثاہ

ہ۔سماجی و معاشرتی اثرات:3

پرانی کدورتیں دیوار بن گئی ہ ہصلح کی روحانی توانائی جب اجتماعی زندگی میں سرایت کرتی ہے تو سماج کے تار و پود میں ایک نیا نور بکھرنے لگتا ہے۔ خاندانوں میں جو 

کسي گي و ں پر محبت کا مرہم پڑتا ہے۔ برادریوں اور قبائل کے  درمیان جو دشمنیوں کی خاردار باڑیں تھیں، وہ باہمی افہام و تفہیم ہتھیں، ان میں صلح کا دروازہ  کھلتا ہے تو رشتوں کی شث

ں ہر فریق کے حقوق کو ہکی نرم راہوں میں بدل جاتی ہیں۔ جھگڑوں اور مقدمات کی تاریک گھاٹیوں سے نکل کر معاہدے اور مفاہمت کے روشن میدان سامنے آتے ہیں، جہا

ااء میں باہمی اعتماد کی رگوں میں  ہتحفظ کی شفاف فضا میسر آتی ہے۔ یہ محض تنازعات کا خاتمہ نہیں بلکہ انسانی تعلقات کی تعمیر نو کا مقدس عمل ہے، جس سے معاشرے کے اعص 

وہ پائیدار خانقاہ عطا م اور رحمت کا ہتازہ خون دوڑنے لگتا ہے۔ معاشرتی ہم آہنگ کی یہ شمع جب روشن ہوتی ہے تو نسلوں تک امن کا نور پہنچاتے ہوئے، انسانی اجتماعیت کو استحکا

اور معاہ مالا مال ہو جاتا ہے۔ درج ذیل  احادیث اجتماعی امن، خاندانی ہم آہنگ، قبائلی استحکام  شرتی اعتماد پر صلح کے اثرات کو براہِ ہکرتی ہے جہاں ہر دل سکون کی دولت سے 

ہراست بیان کرتی ہیں۔ہ

ہصلح سماجی استحکام اور باہمی تعلقات کی مضبوطی کا ذریعہ ہے:ہ •

ہحضرت عبد اللہ بن عمر ؓ  سے مروی ہےکہ رسول اللہ صلى الله عليه وسلمنے فرمایا:ہ

نْ يَحْ 
َ
ر   أ

نَ الشَّ حَسْب  امْر ئ  م  رُهُ، وَب  مُهُ،وَلَا يَخْذُلُهُ، وَلَا يَحْق  ، لَا يَظْل  م  سْل 
ُ خُو المْ

َ
مُ أ سْل 

ُ مَ "المْ سْل 
ُ خَاهُ المْ

َ
رَ أ   )35("ق 

 یہی برائی کافی ہے کہ وہ اپنے مسلمان )مسلمان مسلمان کا بھائی ہے،نہ وہ اس پر ظلم کرتا ہے،نہ اسے بے یار و مددگار چھوڑتا ہے،اور نہ اسے حقیر سمجھتا ہے،اور انسان کے لیے

 بھائی کو حقیر جانے۔(ہ



 85      صلح کے کثیر الجہتی اثرات: صحیح احادیث کی روشنی میں تجزیاتی مطالعہ ہ
 

 جب دل صاف ہوں اور ظلم و دشمنی نہ ہو تو معاشرہ مضبوط ہوتا ہے۔ صلح اس بھائی چارے کی بحالی کا سب سے مؤثر ذریعہ ہے۔ہ

ہصلح جھگڑوں، مقدمات اور دشمنیوں کو ختم کرتی ہے:ہ •

ہصلح جائز ہے اور تنازعات ختم کرتی ہے۔ہ

مَ حَلَالًا :قَالَ رَسُولُ اللََّّ  صلى الله عليه وسلم وْ حَرَّ
َ
حَلَّ حَرَامًا أ

َ
لاَّ صُلْحًا أ ينَ، إ  م  سْل 

ُ زٌ بَيْنَ المْ لْحُ جَائ  ہ )36(“الصُّ

 اس حدیث میں نبی صلى الله عليه وسلم نے واضح کر دیا کہ صلح معاشرتی جھگڑوں کو ختم کرنے اور تعلقات کی اصلاح کا بہترین طریقہ ہے۔ہ

 صلح معاشرتی ہم آہنگ، اعتماد اور محبت پیدا کرتی ہے:ہ •

 نفرت نہ کرو، تعلق نہ توڑو۔ہ ہ

انًا:”قَالَ رَسُولُ اللََّّ  صلى الله عليه وسلم خْوَ   إ 
بَادَ اللََّّ ہ)37(“لَا تَبَاغَضُوا، وَلَا تَحَاسَدُوا، وَلَا تَدَابَرُوا، وَكُونُوا ع 

ٹ کا سبب بنتی ہیں۔ان ہیہ حدیث معاشرتی ہم آہنگ کا بنیادی نقشہ پیش کرتی ہے۔ صلح ان تمام سماجی بیماریوں )بغض، حسد، دشمنی( کا علاج ہے جو معاشرتی ٹوٹ پھو 

خاندانوں اور قبائل میں امن پیدا کرتی ہے۔جھگڑوں اور دشمنیوں کو ختم کرتی ہے۔معاشرتی ہم آہنگ اور اعتماد بڑھاتی ہے۔بھائی چارہ :صحیح احادیث سے ثابت ہوتا ہے کہ صلح

 اور سماجی تعلقات مضبوط کرتی ہے۔ہ

ہ: ہ۔سیاسی و حکومتی اثراتہ4

 ہوتا ہے۔ بین القي اائل تنازعات میں جب صلح محض افراد کے مابین نہیں بلکہ حکومتوں اور اقوام کے درمیان معنی خیز ہوتی ہے، تو اس کا اثر تاریخ کے دھارے کو موڑ دینے والا

مکالمے کی تہذیب پروان چڑھتی ہے۔ اسی طرح بین الاقوامی سطح پر، مصالحت کی کوششیں قبائلی نظام میں ایک نیا اجتماعی ضمیرتشکیل دیتی ہیں، جہاں خونریز تصادم کی بجائے ہ

دردی اور عالمی بھلائی کا راستہ اختیار کرتی ہیں، تو جنگیں ختم ہوتی ہیں اور امن کی عالمی تہذیب کے نئے ابواب لکھے جاتے  ہجب ریاستیں اپنے مفادات سے بالاتر ہو کر انسانی ہم

 یہ ہے کہ یہ دشمن کو دوست میں بدلنے کی کیمیائی صلاحیت رکھتی ہے۔ایسا دوست جو محض معاہدے کے کاغذات کا پابند نہیں، بلکہ دل کی ہہیں۔ صلح کی سب سے بڑی سیاسی خوبیہ

اور مستقبل سازی کی ہ اور تعاون کا رشتہ قبول کرتا ہے۔ یہ عمل قوموں کی یادداشت کو انتقام کی بجائے مغفرت  دیتا ہے، جس سے نہ  ہطرف موڑگہرائیوں سے باہمی احترام 

 :کریم صلى الله عليه وسلم نے فرمایاصرف علاقائی استحکام پیدا ہوتا ہے بلکہ انسانی تہذیب کے مشترکہ ورثے کی حفاظت کا راستہ بھی ہموار ہوتا ہے۔ حدیبیہ کے موقع پر نبی 

اهَا" يَّ عْطَيْتُهُمْ إ 
َ
لاَّ أ   إ 

يهَا حُرُمَات  اللََّّ مُونَ ف   
ةً يُعَظ  ي خُطَّ لُونَن 

َ
،لَا يَسْأ ه  يَد  ي ب  ي نَفْس   ذ 

 )38("وَالَّ

ہہ ضرور انہیں عطا کروں گا۔()قسم ہے اُس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے!وہ مجھ سے جو بھی ایسا مطالبہ کریں گے جس میں اللہ کی حرمتوں کی تعظیم ہو،تو میں و



 86  ( ہ2025دسمبر ہ تا ہ ہ )جولائیہ  ہ2 شمارہہ ،  ہ ہ5 جلہ  ہ:نقطہ

ہات ڈالے۔ہدرج ذیل  احادیث جو واضح طور پر بتاتی ہیں کہ صلح نے اسلامی ریاست، سیاسی نظم، سفارتی تعلقات اور حکومتی استحکام پر کتنے گہرے  اثر

 صلح سیاسی استحکام اور سفارتی حکمت کا ذریعہ ہے:ہ •

 حدیثِ حدیبیہ سیاسی حکمت کا عظیم نمونہ  ہے۔حدیث مبارکہ ہے:ہ

ِؓ قَالَ  يَة  :عَنْ الْبَرَاء  ةَ، وَقَدْ كَانَ فَتْحُ الحُدَيْب  ونَ الفَتْحَ فَتْحَ مَكَّ  )39(“”تَعُدُّ

فتوحات سے زیادہ مؤثر ہوتی ہے۔صلح نے پورے ہتم فتحِ مکہ کو فتح سمجھتے ہو، حالانکہ اصل فتح تو حدیبیہ کی صلح تھی۔(یہ حدیث ثابت کرتی ہے کہ امن کی بنیاد پر کی گئی صلح سیاسی ہ )

 خطے کے سیاسی توازن کو بدل دیا۔ہ

 صلح دشمن کو دوست میں بدلنے کا ذریعہ ہے:ہ •

 نبی کریم  صلى الله عليه وسلم نے قریش کی سخت شرائط بھی قبول کرلیں۔ہ

اهَا:قَالَ رَسُولُ الله  صلى الله عليه وسلم يَّ عْطَيْتُهُمْ إ 
َ
لاَّ أ يهَا حُرُمَات  الله  إ  مُونَ ف   

ةً يُعَظ  ي خُطَّ لُون 
َ
ه  لَا يَسْأ يَد  ي ب  ي نَفْس   ذ 

 )40(“”وَالَّ

 اللہ کی قسم! وہ مجھ سے کوئی ایسی شرط نہیں مانگیں گے جو اللہ کی حرمتوں کی تعظیم پر مشتمل ہو مگر میں اسے قبول کروں گا۔(ہ)

ہدست نکلے۔ہیہ حدیث ثابت کرتی ہے کہ حکمتِ عملی کے ساتھ کیے گئے سمجھوتے سیاسی فائدے دیتے ہیں۔سخت شرائط قبول کرنے کے باوجود سیاسی نتائج زبرہ

 صلح ریاست کو مضبوط سیاسی پوزیشن دیتی ہے:ہ •

 حدیبیہ کے بعد اسلام سیاسی طور پر غیرمعمولی مضبوط ہوا۔ہ

حَ قَبْلَهَا:عَنْ الُمسْوَر  بْن  مَخْرَمَةِؓ  ا فُت  مَّ عْظَمَ م 
َ
يَة  كَانَ أ ي صُلْح  الحُدَيْب  ه  صلى الله عليه وسلم ف   

ي   عَلَى نَب 
ُ  )41(“”فَمَا فَتَحَ اللََّّ

ہاللہ نے اپنے نبی صلى الله عليه وسلم کو صلحِ حدیبیہ کے ذریعے جو فتح عطا کی وہ اس سے پہلے کی تمام فتوحات سے بڑی تھی۔(ہ) ہ

ہصلح نے ریاست مدینہ کی بین الاقوامی حیثیت کو مضبوط کیا۔قبائل کے درمیان اعتماد بڑھا اور سیاسی حمایت میں اضافہ ہوا۔ہ

 :ہصلح جنگ کو روک کر ریاستی وسائل کو محفوظ کرتی ہےہ •

 جنگ ناپسندیدہ اور تباہ کن ہے۔حدیث مبارکہ ہے: 

يَةَ“  العَاف 
َ لُوا اللََّّ

َ
  وَاسْأ

قَاءَ العَدُو  وْا ل 
 )42(قَالَ رَسُولُ الله  صلى الله عليه وسلم”لَا تَتَمَنَّ

 دشمن سے مڈبھیڑ کی تمنا نہ کرو، بلکہ اللہ سے عافیت )امن( مانگو۔(ہ )



 87      صلح کے کثیر الجہتی اثرات: صحیح احادیث کی روشنی میں تجزیاتی مطالعہ ہ
 

 جنگ سے دوری دراصل سیاسی استحکام اور ریاستی وسائل کے تحفظ کا ذریعہ ہے۔اسلامی حکمتِ عملی امن کو اصل ترجیح دیتی ہے۔

 صلح کا ماحول سیاسی مکالمہ اور سفارتی دروازے کھولتا ہے:ہ •

 سفارتی گفتگو کے لیے نرم روی اور امن ضروری ہے۔حدیث مبارکہ ہے:ہ 

 زَانَهُ“:قَالَ صلى الله عليه وسلم
لاَّ يْء  إ 

ي ش َ فْقَ لَا يَكُونُ ف   الر  
نَّ  )43(”إ 

 نرمی جس چیز میں بھی ہو اسے خوبصورت بنا دیتی ہے۔(ہ)

 سیاسی مذاکرات ہمیشہ نرم روی اور صلح کی فضا میں کامیاب ہوتے ہیں۔ریاستی تعلقات میں سفارت کاری کو فروغ ملتا ہے۔ہ

 صلح نے ریاستِ مدینہ کو عالمی سطح پر قانونی حیثیت دی:ہ •

قریش نے نبی صلى الله عليه وسلم سے رسمی معاہدہ کیادو :( سے ثابت ہے کہ2736–2731قریش نے پہلی بار مدینہ کو ایک باقاعدہ ریاست تسلیم کیا۔یہ بات صحیح بخاری کی روایات )

 میں ایک باقاعدہ قوت بن کر ابھرا۔ہریاستوں کے درمیان معاہدہ ہونے کا مطلب یہ ہے کہ مدینہ کی حکومت کو بین الاقوامی سطح پر شناخت مل گئی۔اسلام پہلی بار عالمی سیاست 

 :صحیح احادیث کے مطابق صلح کے سیاسی و حکومتی  اثرات یہ ہیں

i. صلح نے ریاستِ مدینہ کو سب سے بڑی سیاسی فتح عطا کی۔ہ 

ii. دشمن کو دوست اور مخالف کو سفارتی شریک میں بدل دیا۔ہ 

iii. جنگ ختم ہوئی اور ریاستی وسائل بچ گئے۔ہ 

iv. سیاسی مکالمہ، تعاون اور معاہدات کے دروازے کھلے۔ہ 

v. ملی۔ہ اسلام کو بین الاقوامی تسلیم شدگی 

vi. قبائل اور ریاستوں میں اعتماد پیدا ہوا۔ہ 

 ۔اقتصادی و معاشی اثرات:ہ5

 قومیں اور معاشرے باہمی صلح صلح کی فضیلت اور تنازعات سے بچاؤ کے نبوی احكامات کی روشنی میں، یہ بات واضح ہے کہ امن کی فضا معیشت کو استحکام فراہم کرتی ہے۔ جب

مایہ اور وسائل )جو تباہی کا سبب بنتے ہیں( آزاد ہو کر معاشی ہپر قائم ہوتے ہیں، تو سب سے پہلے جنگی اخراجات میں کمی آتی ہے۔ جنگ اور تنازعات میں صرف ہونے والا کثیر سرہ

تی ہیں؛ تاجر بلا خوف و خطر نئے علاقوں ترقی کے دروازے کھلتے ہیں اور یہ سرمایہ تعمیری منصوبوں میں استعمال ہوتا ہے۔ امن و امان کی ضمانت ملنے پر تجارتی سرگرمیاں زور پکڑ



 88  ( ہ2025دسمبر ہ تا ہ ہ )جولائیہ  ہ2 شمارہہ ،  ہ ہ5 جلہ  ہ:نقطہ

ت اور لوٹ مار کے خوف کے بغیر زمین میں مال لے جا سکتے ہیں، اور بین الاقوامی تجارت میں اعتماد بڑھتا ہے۔ اسی طرح، زرعی سرگرمیاں مستحکم ہوتی ہیں، کیونکہ کسان تنازعا

اور کاشتکاری پر توجہ دیتے ہیں، جس سے غذائی تحفظ یقینی ہوتا ہے۔ لہٰذا، صلح صرف ایک اخلا قی اور سماجی ضرورت نہیں بلکہ ایک مستحکم، خوشحال اور ترقی یافتہ ہکی آبادکاری 

کے خاتمے کا نام نہیں، بلکہ ہمعیشت کی کلید ہے جو قوم کے وسائل کو ضیاع سے بچا کر پیداواری مقاصد کے لیے استعمال کرتی ہے۔اسلامی تعلیمات کے مطابق صلح صرف جنگ ہ

دی ذریعہ بھی ہے۔ صحیح احادیث واضح کرتی ہیں کہ صلح کے نتیجے میں معاشرے میں امن پیدا ہوتا ہے، اور امن براہِ راست رزق اور ہمعاشی استحکام اور اقتصادی خوشحالی کا بنیاہ

ہتجارت کی کشادگی کا سبب بنتا ہے، جیسا کہ رسول اللہ صلى الله عليه وسلم نے فرمایا:ہ

نْيَا” يزَتْ لَهُ الدُّ مَا ح  نَّ
َ
، فَكَأ ه  نْدَهُ قُوتُ يَوْم  ، ع  ه  رْب  ي س  نًا ف  ، آم  ه  ي جَسَد  ى ف 

ً
صْبَحَ مُعَاف

َ
ہ)44 (“مَنْ أ

دن کا کھانا موجود ہو، تو گویا  ہ)جو شخص اس حال میں صبح کرے کہ اسے جسمانی عافیت )صحت( حاصل ہو، وہ اپنے گھر والوں )یا جائے پناہ( میں پرامن ہو، اور اس کے پاس اسہ

ہاس کے لیے پوری دنیا سمیٹ دی گئی۔(ہ

 ان تینوں کی دستیابی کو ہادی عالم صلح کے ذریعے معاشرے میں جو امن قائم ہوتا ہے، وہ ان تینوں شرائط ؛)صحت،امن و  تحفظ، اوردولت) خوراک( کو یقینی بناتا ہے، اور چونکہہ

ہس موضوع سے متعلقہ چند احادیث درج ذیل ہیں:ہصلى الله عليه وسلم نے پوری دنیا مل جانے کے مترادف قرار دیا، اس لیے صلح حقیقی اور مکمل معاشی کامیابی کی بنیاد ہے۔اہ

ہصلح کا معاشی اثر )تجارتی تحفظ(:ہ •
 
َ
وْ أ

َ
مَ حَلَالًا أ لاَّ شَرْطًا حَرَّ مْ إ  ه  مُونَ عَلَى شُرُوط  سْل 

ُ ي   صلى الله عليه وسلم قَالَ: "المْ ب 
و بن عوف المزنیِؓ عَن  النَّ    )45(حَلَّ حَرَامًا"عَنْ عَمْر 

کے جو حلال کو حرام یا حرام ہ)حضرت  عمرو  بن عوف مزنیؓ روایت کرتے ہیں کی رسول اللہ صلى الله عليه وسلم نے فرمایا:مسلمان اپنے معاہدوں )اور شرائط( کے پابند ہیں، سوائے اس شرط ہ

ہکو حلال کر دے۔(ہ

ہیہ حدیث معاہداتِ صلح کی پابندی کی اہمیت بتاتی ہے جو تجارتی استحکام کی بنیاد ہے۔( 

 صلح سے زمین کی آبادی )زرعی ترقی(:ہ •

رَارَ" مَ لَا ضَرَرَ وَلَا ض   عَلَيْه  وَسَلَّ
ُ ى اللََّّ اس  قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللََّّ  صَلَّ  )46(عَنْ ابْن  عَبَّ

 کے طور پر نقصان پہنچانا اور تکلیف دینا۔(ہ)حضرت ا بن عباس ؓ سے روایت ہے ، رسول اللہ صلى الله عليه وسلم نے فرمایا: نہ ) پہلے پہل ( کسی کو نقصان پہنچانا اور تکلیف دینا جائز ہے ، نہ بدلے 

ہ پر زور دیتی ہے۔ہیہ اصول ہر اس عمل کو منع کرتا ہے جس میں زمین اور معاشرے کو ویرانی لاحق ہو۔یہ حدیث صلح کے دور میں زرعی و معاشی سرگرمیوں کے تحفظ

ہامن میں معاشی برکات:ہ •



 89      صلح کے کثیر الجہتی اثرات: صحیح احادیث کی روشنی میں تجزیاتی مطالعہ ہ
 

" فْس  نَى النَّ نَى غ  نَّ الْغ  رَة  الْعَرَض  وَلَك 
ْ
نَى عَنْ كَث ي   صلى الله عليه وسلم قَالَ: لَيْسَ الْغ  ب 

 عَن  النَّ
ِؓ
ي هُرَيْرَةَ ب 

َ
  )47(عَنْ أ

ہ)دولت مال کی کثرت کا نام نہیں، بلکہ دولت دل کی بے نیازی کا نام ہے۔( ہ

ہصلح اور امن کا دورانیہ روحانی اور معاشی دونوں طرح کے غنی )غنا( پیدا کرتا ہے۔ہ

 صلح کے نتیجے میں تجارت کی ترغیب:ہ •

“رسول اللہ صلى الله عليه وسلم کا فرمان ہے: " هَدَاء 
ينَ وَالشُّ يق   

د  ينَ وَالص    
ي  ب 
ينُ مَعَ النَّ م 

َ
دُوقُ الْأ رُ الصَّ اج     )48(التَّ

احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ  ہ)سچا اور امانت دار تاجر نبیوں، صدیقوں اور شہیدوں کے ساتھ )روزِ قیامت( ہوگا۔( )صلح کا ماحول ایماندار تجارت کو فروغ دیتا ہے۔(ان

شی ترقی کا تحفظ کرتا ہے۔ جنگ کے اخراجات سے بچنے اور امن کے اسلام صلح کو معاشی استحکام کا ذریعہ قرار دیتا ہے۔ صلح کا معاہدہ تجارتی سرگرمیوں، زرعی پیداوار اور عام معا

ہدروازے کھلنے سے معاشرے میں خوشحالی آتی ہے، جس کی بنیاد سرور کائنات صلى الله عليه وسلم کی ان تعلیمات پر ہے۔ہ

 خلاصہ ہ

۔ نبی صلى الله عليه وسلم نے مسلمانوں کے درمیان اسلام میں صلح انسانیت کے باہمی تعلقات، امن اور رواداری قائم رکھنے کا بنیادی ذریعہ ہے، جیسا کہ صحیحہ احادیث میں واضح کیا گیا ہےہ

صلح کرائے، وہ اصلاح کار ہے۔ صحیحہ احادیث میں اس بات کی ہاختلافات ختم کرنے اور دلوں کو قریب لانے کے لیے صلح کی تعلیم دی اور فرمایا کہ جو شخص لوگوں کے درمیان ہ

ختم کرتی ہے بلکہ باہمی اعتماد،  ہبھی ہدایت موجود ہے کہ دشمنی اور بغض کو طول دینے سے گریز کیا جائے تاکہ معاشرت میں نفرت اور انتشار پیدا نہ ہو۔ صلح نہ صرف دشمنی

ہہے، جس کے اثرات معاشرتی سکون، اتحاد اور دلوں میں محبت کی صورت میں ظاہر ہوتے ہیں۔ہ ہبھائی چارہ اور اجتماعی ہم آہنگ کو فروغ دیتی

تعلقات میں ہم آہنگ پیدا کرتی ہے اور دینی اعتبار سے صلح کے اثرات انسان کو اللہ کی رضا کے قریب لاتے ہیں اور اختلافات ختم کر کے امن قائم کرتے ہیں۔ سماجی طور پر صلح 

مالی معاملات میں اعتماد و امانت پیدا کرتی ہے، جس سے مال میں برکت اور  ہدشمنی و بغض کو کم کر کے معاشرت میں اتحاد و سکون فراہم کرتی ہے۔ معاشی اعتبار پر صلح کاروبار اور

ت میں اخلاقی اقدار کو فروغ دیتی ہے۔ وسائل کی بہتر تقسیم ممکن ہوتی ہے۔ اخلاقی اعتبار پر صلح انسان میں رواداری، تحمل، معافی اور نرمی کے جذبات پیدا کرتی ہے اور معاشر

 الجہتی اور ہمہ جہت ہیں اور ہر شعبے میں مثبت تبدیلی لاتے ہیں۔ ہاس طرح صلح کے اثرات کثیر

 
 
ہ



 90  ( ہ2025دسمبر ہ تا ہ ہ )جولائیہ  ہ2 شمارہہ ،  ہ ہ5 جلہ  ہ:نقطہ

 

 

 حوالہ جات:ہ

 

ہالجوهری، إسماعي ل بن حماد، ہ۔ 1 ة  وصحاح العرن ي ة  ، بیروت، ہالصحاح تاج اللغ  ب     ، مادہ: ص ل ح۔3/112ء(، 1990، )دار العلم للملا

، محمد، ہ۔ 2 ي 
ہالجسي ي  ة  ہ، مادہ: ص ل ح۔ہ241ء(، ص 2002، )دار الشروق، قاہرہ، معجم مفاهي م اللغ 

دي، ہ۔ 3 ہالخ لي ل بن أحمد الفراه  ہ، مادہ: ص ل ح۔4/55ء(، 2003، )دار ومكي ي ة  الهلال، بیروت، کتاب الغي ن 
 ، الجسي ن  بن محمد، ہ۔ 4

 
ہ، مادہ: ص ل ح۔ہ294ء(، ص 2006، )دار القلم، دمشق، مفردات ألفاظ القرآنالراغب الأصفهاان

، ہ۔ 5 ي 
دي، محمد مرتضى الجسي ي  ہ، مادہ: ص ل ح۔ہ4/233ء(، 1994، )وزارة الإعلام، کویت، تاج العروس من جواهر القاموسالزب  

جي طالفي رروزآبادي، محمد بن ن عقو ب، ہ۔ 6 م ، بیروت، القاموس ال ہ، مادہ: ص ل ح۔ہ652ء(، ص 1998، )دار الكتب الغلمي ة 
ہ، مادہ: ص ل ح۔ہ2/216ھ(، 1414ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، )دار صادر، بیروت، ہ۔ 7
 ، أہ۔ 8

 
، ص التعریفاتہ .(1985) .الجرجان ب    ہ، مادہ: صلح۔142، بیروت: دار العلم للملا

، ہ۔ 9 ، کشاف اصطلاحات الفنونالتبري  ري، شمس الدي   ہ، مادہ: صلح۔88ء، ص 1997، قاہرہ: دار المعرفة 
ہالماوردي، أبو الحسن عل  بن محمد، ہ۔ 10 ي ة  ہ، مادہ: صلح۔312ء، ص 2002، بیروت: دار المعارف، الاحكام السلطان 
11
 ، أن   الأعلى محمد بن أحمد، ہ۔ 

 
ہ، مادہ: صلح۔198ء، ص 1995، قاہرہ: دار الكتب، النكت على ابن القي مالقراف

ہ، مادہ: صلح۔ہ154ء، ص 2001، ریاض: مكي ي ة  الملك فهدد، الاستذکارہابن عبد البر، أحمد بن عبد البر، ہ۔ 12
ہ6/11ھ( کتاب الصلح، 1406،) دارالكتب الغلمي ہ ، طبعہ ثانیہ ، بیروت، البدائع الصنائعابو بکر  بن مسعود بن احمد حنفی، ہ۔ 13

 THE CONTRACT ACT,1872,SECTION-2,Sub Clause a,b,c ۔ 14

قو ٰی، ۔ 15
اربعہ،القاہرہ:دار الي  ہ7/557ھ،144الدمیاطی، ابو عمار، یاسر بن احمد،موسوعۃ الفقہ على المذاھب ال 

ہایضاً ۔ 16
ہایضاً ۔ 17
ہ3594ھ، رقم الحدیث :ہ۱۴۲۱،بیروت : دار احیاء التراث العربی ،ہ ہسنن ابو داؤد السجستانی  ،سلیمان بن اشعث، ابوداؤد، ہ ہ ۔ 18

 THE CONTRACT ACT 1872,SECTION-11 ۔ 19

ہ4/229ھ، کتاب الصلح، 1421نظام ، مولانا،ج مغااعۃ علمائے الہند،الفتاوی الھي ددیہ المعروف فتاوٰی عالمگیریہ،بیروت: دار الكتب الغلمي ہ،ہ۔ 20
 THE CONTRACT ACT 1872,SECTION-12 ۔ 21



 91      صلح کے کثیر الجہتی اثرات: صحیح احادیث کی روشنی میں تجزیاتی مطالعہ ہ
 

 

،محمد بن عیسیٰ،ہ ۔ 22 صلى الله عليه وسلم الترمذی  اللہ  رسول  عن  السنن  ختصرمن  الْم ،ہ ہ،ہالجامع  الفکر  :دار  الناس،  ،ہھ ہ ہ۱۴۱۴بیروت  مخالطۃ  فی  رقم ہباب 
ہ2677الحدیث:

العربی ہاث ، بیروت: دار احیاء الترہالمسندالصحیح الْختصر من السنن بنقل العدل عن العدل عن رسول اللہصلى الله عليه وسلم القشیری ،مسلم بن الحجاج ،ہ  ہ۔ 23
ہ2565، رقم الحدیث:ہباب النھی عن الشحناء،والتھاجر، ھ،ہ1374،ہ

ہ2563، رقم الحدیث:ہباب  تحریم الظن  و التجسس، ،ہالمسندالصحیح  مسلم  ،ہ ہ ۔ 24
،باب ا  ھہ۱۴۰۴، بیروت   : دار الكتب الغلمي ہ،ہ ہالجامع المسند الصحیح الْختصر من امور رسول اللہ صلى الله عليه وسلموسننہ و ایامہ   بخاری، محمد بن اسماعیل،ہ ہ ۔ 25

ہ5727،رقم الحدیث؛ہلھجرۃ 
ہ2812، رقم الحدیث:ہباب  تحریش الشیطان، ،ہالمسندالصحیح  مسلم  ،ہ ہ  26
ہ5883، رقم الحدیث::ہباب  السلام للمعرفۃ وغیر المعرفۃ، ،ہالجامع الصحیح  بخاری،ہ ہ ۔ 27
ہ4919، رقم الحدیث::ہباب  فی اصلاح ذات البین، ،ہ  ،ہھہ۱۴۲۱،بیروت : دار احیاء التراث العربی ،ہ ہسنن ابو داؤد السجستانی  ،سلیمان بن اشعث، ابوداؤد، ہ ہ ۔ 28
ہ5765، رقم الحدیث:ہباب  الحذر من الغضب، ،ہ  ،ہبخاری،الجامع الصحیح  ہ  ہ۔ 29
ہ2594، رقم الحدیث:ہباب  فضل الرفق ، ،ہالمسندالصحیح  مسلم  ،ہ  ہ۔ 30
31
ہ5727، رقم الحدیث:ہباب  الھجرۃ ،ہ  ،ہبخاری،الجامع الصحیح  ہ  ہ۔ 
ہ1334/ہ5،              ہ3368رقم الحدیث:ہ ہھ،ہ1425مالک بن انس ، امام ، الموطا ، ابو ظہبی:مؤسسہ ا زاید بن سلطان، ہ ہ ۔ 32
ہ128:4النساء: ہ ہ ۔ 33
ہ3594السجستانی،سنن ابی داؤد، رقم الحدیث :ہ ہ ۔ 34
ہ8722ھ، رقم الحدیث:ہ1421احمد بن حنبل ، امام ، مسند احمد ، بیروت: مؤسسہ ا الرسالۃ ، ہ ہ ۔ 35
ہ3594السجستانی،سنن ابی داؤد، رقم الحدیث :ہ  ہ۔ 36
ہ2563القشیری ، صحیح مسلم ، رقم الحدیث :ہ ہ ۔ 37
ہ2731، رقم الحدیث :ہباب الشروط فی الجہاد و المصالحہ مع اہل العربصحیح بخاری ، بخاری، ہ ہ ۔ 38
ہایضاًہ ہ ۔ 39
ہ  ایضاًہ ہ ۔ 40
ہایضاًہ ہ ۔ 41
ہ2966، رقم الحدیث :ہباب الشروط فی الجہاد و المصالحہ مع اہل العربصحیح بخاری ، بخاری، ہ  ہ۔ 42
ہ2594، رقم الحدیث :ہ ہصحیح مسلم  القشیری، ہ ہ ۔ 43



 92  ( ہ2025دسمبر ہ تا ہ ہ )جولائیہ  ہ2 شمارہہ ،  ہ ہ5 جلہ  ہ:نقطہ
 

ہ2346رقم الحدیث :ہ ہسنن ترمذی،باب فی توکل الی اللہ، الترمذی، ہ ہ ۔ 44
ہ1352رقم الحدیث :ہ  ہ،کتاب الاحکام ، ایضاًہ  ہ۔ 45
ہ2341رقم الحدیث :ہ ہ، ابن ماجہ  ،سنن ابن ماجہ ہ  ہ۔ 46
ہ6446، رقم الحدیث :ہ ہصحیح بخاری،کتاب الرقاق، بخاری، ہ ہ ۔ 47
ہ1209، رقم الحدیث :ہ ہسنن ترمذی،کتاب البیوع، الترمذی، ہ ہ ۔ 48


