
 

Institute Lahore (53720), Pakistan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ا در تداخلِ عرفانِ فارسی و حکمتِ اسلامی: ایک لسانی و فکری مطالعہ  تجلیِ معن

The Manifestation of Meaning in the Interplay of Persian Mysticism and 

Islamic Philosophy: A Linguistic and Intellectual Study 

 

Dr. Hafiz Mansoor Ahmad  

Assistant Professor, Department of Persian, University of Sargodha, Sargodha, Pakistan. 

mansoor.ahmad@uos.edu.pkEmail:  

 

Dr. Hafiz Zahid Farooq 
Lecturer, Department of Islamic studies, University of Kamalia, Kamalia, Pakistan. 

zahid.6515202@gmail.comEmail:  

 

Amber Zahra 

Lecturer, Department of Islamic studies, The University of Lahore (UOL), Lahore, Pakistan. 
  

 

 

Published online: 15 Nov, 2025 

  View this issue  
   

 

Complete Guidelines and Publication details can be found at: 

https://nuqtahjts.com/index.php/njts/publication-ethics 

Nuqtah   Journal of Theological Studies 

Editor: Dr Shumaila Majeed 

(Bi-Annual) 

Languages: English, Urdu, Arabic 

pISSN: 2790-5330 eISSN: 2790-5349 

https://nuqtahjts.com/index.php/njts 

Published by 

Resurgence Academic and Research  

Email: editor@nuqtahjts.com 

mailto:mansoor.ahmad@uos.edu.pk
mailto:zahid.6515202@gmail.com
https://nuqtahjts.com/index.php/njts/publication-ethics


ا در تداخلِ عرفانِ فارسی و حکمتِ اسلامی: ایک لسانی و فکری مطالعہ   141     تجلیِ معن
 

 

Abstract 
This study explores the intricate interplay between Persian mysticism (ʿirfān-e Fārsī) and Islamic 
philosophy (ḥikmat-e Islāmī), focusing on how meaning is shaped, expanded, and transformed across 
linguistic, conceptual, and metaphysical domains. By examining classical Persian Sufi texts alongside 

foundational works of Islamic philosophical tradition, the research highlights the mutual influence that 

binds these two intellectual streams. Persian mystical discourse  ،rich in metaphor, symbolism, and 

experiential vocabulary  ،often bridges abstract metaphysical ideas with intuitive spiritual insight, 

enabling a unique form of meaning-making that resonates both rationally and spiritually.The study 

employs a comparative linguistic approach to trace how key philosophical concepts such as wujūd 
(being), maʿrifa (gnosis), ḥaqīqa (ultimate reality), and safar (spiritual journey) undergo semantic shifts 

within mystical literature. Simultaneously, it investigates how Islamic philosophers  ،particularly those 

within the Illuminationist and Transcendent Philosophy traditions  ،draw upon mystical expression to 

articulate complex ontological and epistemological systems. Through this dual analysis, the research 

reveals a dynamic semiotic space where language functions not merely as a communicative tool but as a 

vessel for unveiling layered spiritual truths.  Ultimately, the study demonstrates that the convergence of 

Persian mysticism and Islamic philosophy produces a distinct intellectual landscape in which poetic 

expression and philosophical reasoning complement one another. This synthesis enriches both traditions 

by generating new modes of understanding the self, the cosmos, and the Divine. The findings contribute 

to broader discussions on intercultural meaning-making, the metaphysics of language, and the evolution 

of Islamic intellectual history. 

Keywords: Persian Mysticism, Islamic Philosophy, Linguistic Analysis, Semiotics, Metaphysics, Sufi 

Literature, Meaning-Making, Intellectual History 

 

 

 

 

ب کی فکری تشکیل میں بنیادی کردار ادا کیا ہے ۔ ایک طرف عرفانی ادب عرفانِ فارسی اور حکمتِ اسلامی دو ایسے فکری و روحانی دھارے ہیں جنہوں نے اسلامی تہذیک
د اور  ا ہے،  دربکافت کرب  پر  بباطنی سطح  و  ب کے ذریعے معنی کو جمالیاتی  اور شعری تہذیک واردات  زببان، تجربباتی  وسری طرف حکمتِ اسلامی عقلی استدلال، اپنی علامتی 

بباوجود دونوں کا سرچشمہ ر مختلف اسالیب رکھنے کے  کعی اصولوں کی مدد سے حقیقت ی  رسائی کی کوشش کرتی ہے۔ بظاہ  الطببی اور مابعد   ایک ہی روحانی و منطقی بحث 
ا ہے اور عرفان بھی حکمت کے اصولوں فکری ورثہ ہے، جس نے صدیوں کے تعامل سے ایک ایسی ہم آہنگ فضا پیدا کی ہے جہاں فلسفہ  بھی عرفانی رنن اختیار کرب 

ا ہے۔اس مطالعے کا مقصد یہ سمجھنا ہے کہ زببان اور فکر کی سطح پر یہ دونوں روایتیں کس طرح بباہم تداخل اور مکالمہ قائم ہ ب  کرتی ہیں، اور اس تعامل سے سے تقویک  ب ا
ر ہوتی ہیںہ ذیک ن  ۔ہمعنی کی نئی جہات کس طرح ظہور پ 



ا دسمبر ہ ہ2      ہ  شمارہہ ہ5  ہ جلہ ہ:ہنقطہ  142  ( ہ2025)جولائی ب 

 مبحث اول: عرفانِ فارسی اور حکمتِ اسلامی کا بباہمی تناظری رشتہ

ا ہے۔ مشائی  رانی فکری روایک  میں عرفانِ فارسی اور حکمتِ اسلامی کا رشت محض ادبی بکا شعری نہیں بلکہ ایک گہری فکری پیوستگی رکھ  و اشراقی حکمت کے فلسفی اصول ایک
ری اور جمالیاتی زببان میں منتقل ہ بکا وحدت الوجود و شہود کے نظربکات، فارسی عرفانی ادب نے انہیں بباطنی، رمن کیا۔ اس طرح عرفانِ فارسی اسلامی فلسفے کی ایک ہوں 

ا ہے۔ہ  زندہ، تخلیقی اور تجربی تجسیم معلوم ہوب 

 عرفانِ فارسی میں ’’معنی‘‘ کے ظہور کے نظری مفاہیم اور ان کا حکمتِ اسلامی سے رشتہ

« ِ
حَق  قِهَا فِي طَلَبِ الم رِ صِدم قُلُوبِ عَلَى قَدم ى لِلم عََانِي تَتَجَلَّ  «اَلْم

ہ"1معانی دلوں پر اسی قدر منکشف ہوتے ہیں جس قدر وہ حق کی طلب میں صادق ہوں۔"
ہ:رومی اسی حقیقتِ معنی کو یوں بیان کرتے ہیںہ

رافوزد درونم واندر آن»  آتشِ معنی یب

نر یقیہ ا نماند جب ہ«هر چ ه صورت بود سوزد، ب 
ر صورت جل جاتی ہے، یہاں ی  کہ صرف یقی بباقی رہتا ہے۔" ہ2"معنی کی آگ میرے اندر بھڑکتی ہے؛ اس میں ہ 

رق اور اشراقی حکمت "انوار" کے سلسلہ وار ظہور کی صورت میں بیان ہکرتی ہے۔ہ یہاں معنی کی تجلی وہی مقام ہے جسے مشائی حکمت "وجود و ماہیت" کے فن
 مشائی و اشراقی حکمت کا عرفانی بیان اور اس سے پیدا ہونے والی فکری ہم آہنگی

 :سہروردی نے مشائیوں اور اشراقیوں کے اختلاف کو ایک نوری حقیقت کی وحدت کے طور پر سمجھابکا

ذ» ذ آپک ذپک بلکه نور اس  که در دلِ سالک پ  ، ننه از اشراقیان؛ ن ذه اس  رپک ائیان یبُ ّ  3«.حکمتِ ما ننه از مش

ا ہے۔" ر ہوب  اری حکمت نہ مشائیوں سے کٹی ہوئی ہے نہ اشراقیوں سے؛ بلکہ وہ نور ہے جو سالک کے دل میں ظاہ  ہ"ہ 
ہ4یہی نورانی حکمت فارسی عرفا جیسے سنائی، عطار اور جامی کے ہاں "عقلِ کل" اور "نورِ حقیقت" کے پیرایوں میں ملتی ہے۔

 



ا در تداخلِ عرفانِ فارسی و حکمتِ اسلامی: ایک لسانی و فکری مطالعہ   143     تجلیِ معن
 

ہفارسی متون میں معرفتِ وجود کے بیانیہ سانچے اور فلسفی اصولوں کا اشتراکہ
 :ابنِ عربی وجود کی حقیقت کو یوں بیان کرتے ہیںہ

نَاتُ ظِلََلٌ لَهُ » عَيُّ  5«فَالْوُجُودُ وَاحِدٌ، وَالتَّ

ہ"وجود ایک ہے، اور تعینات اس کے سائے ہیں۔"
بست رری اسی تصور کو فارسی عرفانی سانچے میں یوں ادا کرتے ہیںہ ب

ہ:شش
 وجودِ مطلق آمد یک حقیقتہ»

ہ«دگر هر چ ه بود سانکهٔ آن صفت
ر چیز اسی حقیقت کی صفت کا سایہ ہے۔ہ" ہ6مطلق وجود ایک ہی حقیقت ہے؛ بباقی ہ 

ا ہے۔ہ  یوں فلسفی "تشکیکِ وجود" اور عرفانی "تجلی" کا تصور ایک ہی نظری سانچے میں جمع ہو جاب 

 وحدتِ وجود و وحدتِ شہود کی لسانی تعبیرات میں عرفانی و حکمی امتزاجہ

ر ہوتی ہےہ  :ابنِ عربی کی مشاہداتی وحدت یوں ظاہ 

 «7ما رأيتُ شيئًا إلّا ورأيتُ اَلله فيه»

ذا کو دیکھا۔" ہ"میں نے جو بھی چیز دیکھی، اس میں خن
از کو یوں واضح کرتے ہیںہ ک انی شہود کے ام  ہ:اس کے مقابب مجدد الف بش

ر نبه تجلی میسر نیستآننچ ه سالک میہ» ن ، ننه عینِ وجود؛ که وجود را ادراک جب  8«.بیند حضور اس 

ا ہے، نہ کہ عینِ وجود کا؛ کیونکہ وجود کا ادراک فقط تجلی سے ممکن ہے۔" ہ"سالک کا مشاہدہ حضور کا ہوب 
 فارسی عرفان میں یہ دونوں بیانیے ایک مشترکہ لسانی و روحانی جہت اختیار کر لیتے ہیں۔ہ

 

ہ



ا دسمبر ہ ہ2      ہ  شمارہہ ہ5  ہ جلہ ہ:ہنقطہ  144  ( ہ2025)جولائی ب 

 حکمتِ مشرقی کی بباطنی جہات کا فارسی عرفانی روایک  میں انضمامہ

 :ملا صدرا نے حکمتِ مشرقی کو وجودی فلسفے میں یوں سمجھابکا

ي فِي الْعَالَمِ » ِ
جَلا كٌ، وَهُوَ نُورٌ يَتَدَرَّجُ بِالتَّ ِ

 .9«إِنَّ الْوُجُودَ مُتَشَكا

ا ہے۔" ر ہوب  ا ہے، اور وہ نور ہے جو عالم میں تدریجی تجلی کے ساتھ ظاہ  ہ"وجود تشکیک رکھ 
بِ تجلی" اور "نورِ وجود" کے طور پر سامنے آتی ہے۔ہ ہ10یہ حکمت سبزواری اور جامی کے عرفانی متون میں "مرای 

ہمبحث دوم: فارسی عرفانی زببان میں معنی کی تجلی اور اس کے وجودی مضمرات
، "نور"، "حضور" فارسی عرفانی روایک  میں "معنی" کا ظہور ایک مجرد فکری تصور نہیں بلکہ ایک زندہ تجربہ ہے۔ یہ تجربہ سالک کے بباطن میں "تجلی"، "کشف"

ا ہے۔ اس پورے نظامِ اظہار کے پیچھے اسلامی حکمت کے وجودی ا ری صورت اختیار کرب  رما ہیں، خصوصاً اور "فنا" جیسے الفاظ کے ذریعے لسانی و رمن ور ادراکی اصول کار فن
ہ ایک دراصل  نظام  یہ  کا  زببان  ۔عرفانی  مباحش کے  وجود  تشکیکِ  کے  صدرا  ملا  اور  تصور  کا  ب  مرای  نورانی  کا  سہروردی  تجلی،  نظریۂ  کا  عربی  بباطنیابنِ    

phenomenology ا ہے۔ہ راہِ راس  مشہود حقیقت کے طور پر بیان کرب   ہے جو وجود کو یب

کے معنوی طبقے اور حکمی اثرات ’’  تجلی‘‘اور ’’کشف‘‘جیسے عرفانی الفاظ 

ام ہے جس میں حقیقت اپنے ہ راہِ ہتجلی اور کشف عرفان میں ادراکِ حقیقت کی وہ منازل ہیں جو عقلِ نظری کی گرفت سے آگے ہیں۔ یہ اس تجربے کا بن پردے ہٹا کر یب
رتی ہے۔ہ  راس  سالک کے شعور میں ای 

ي نُورٌ يَقَعُ فِي الْقَلْبِ فَيُبْصِرُ مَا لَّ تُدْرِكُهُ الْعُيُونُ » ِ
جَلا  «التَّ

ری آنکھوں کی رسائی نہیں۔ہ" ان انُ حقائق کو دیکھتا ہے جن ی  ظاہ  ا ہے اور انن رب  ہ"تجلی وہ نور ہے جو دل میں ای 
ہ:عطار نے اسی کیفیت کو فارسی میں یوں مجسم کیا ہے

ر دلِ عاشق فتادہ»  چون تجلی یب

 «11هستیش در نیستی یکسر بباد 

ا ہے۔" ب تجلی عاشق کے دل پر پڑتی ہے تو اس کا وجود یکسر نیستی کی ہوا میں اُڑ جاب  ہ"حب



ا در تداخلِ عرفانِ فارسی و حکمتِ اسلامی: ایک لسانی و فکری مطالعہ   145     تجلیِ معن
 

ا" دراصل وہی فلسفی تصور ہے جسے ابنِ عربی فنا اور بقا کے توسط سے بیان کرتے ہیں۔ ہیہاں "ہستی کا بباد ہوبن

 

 میں بباطنی معنی کا ڈھانچہ (Metaphorical System) استعاراتی نظامہ

بلکہ نہیں  لطافت  ادبی  صرف  یہاں  استعارہ  اور  ہے،  قائم  پر  استعارے  حصہ  یب را  کا  متن   ہے۔ہ metaphysical structure عرفانی 

  ہیں۔مثال کے طور پر "نور"، "آئینہ"، "شراب"، "آگ"، "صبح"، "دربکا"، یہ سب وہ استعارات ہیں جو بباطن کی حقیقتوں کے بیانیاتی سانچے بن جاتے

 :رومی نے معنی کے ظہور کو آئینے کے استعارے سے یوں بیان کیاہ

 غبارہای شد بیهر دلی آنکبکننه»

ار ا در او معنی شود پیدا چو بن ہ«12ب 
ا ہے۔" ر ہوب  ا ہے تو اس میں معنی آگ کی طرح ظاہ  ب غبار سے ب اک آئینہ بن جاب  ر دل حب ہ"ہ 

وں استعارات وجودی تشریح رکھتے ہیں۔ہ ن ک ہیہاں آئینہ "قوتِ ادراک" ہے، غبار "نفس کی کدورت"، اور آگ "حقیقت کا نورانی ظہور"، یہ ت 
ب کی لسانی صورت گریہ  وجود، ماہیت اور نورانی مرای 

ا ہے۔ہ بِ تجلی کی زببان میں منتقل ہو جاب  رق نور، سایہ، جلوہ اور مرای   فارسی عرفان میں وجود و ماہیت کا فلسفی فن

 :سہروردی کے مطابق

ذ» ذ آپک ذپک بِ آن نبه شدت و ضعف پ  ، و مرای   «.13وجودْ نور اس 

ر ہوتے ہیں۔" ب شدت و ضعف کے ساتھ ظاہ  ہ"وجود نور ہے، اور اس کی مرای 
ا ہے بست رری اسی نظریے کو شعری اسلوب میں یوں بیان کرب  ب

ہ:شش
ذ، همه صورت نماندہ»  چو نور آپک

ہ«14که نورِ حق، ز غیریک  نرماندہ



ا دسمبر ہ ہ2      ہ  شمارہہ ہ5  ہ جلہ ہ:ہنقطہ  146  ( ہ2025)جولائی ب 

ا۔" ا ہے تو ساری صورتیں م  جاتی ہیں؛ کیونکہ نورِ حق میں غیر بباقی نہیں رہا کرب  ب نور آب  ہ"حب
ا ہے۔ہ ہیہ بیان تشکیکِ وجود کے صدرائی نظریے کے ساتھ گہری مطابقت رکھ 

 

 عرفانی تمثیلات کی تہہ دار معنویک  اور فلسفی تفسیہ

 کا بیان ہے۔ layered ontology تمثیل عرفان میں محض قصہ گوئی نہیں بلکہ وجود کی

ب کا فلسفی بیان ہے، یعنی حقیقت ایک ہے مگر اس کے مشاہد ے ادراک کی رومی کی مشہور تمثیل "ہاتھی اندھیری کوٹھڑی میں" دراصل ادراکِ حقیقت کے مرای 
ہاستعداد کے مطابق بدلتے ہیں۔ہ

 هر کسی از ظنّ خود شد بکارِ من»

بست  اسرارِ من ج
ہ«15از درونِ من نن

ر شخص میرے ببارے میں اپنے گمان کا بکار بنا رہا، مگر میرا بباطن کسی نے تلاش نہ کیا۔" ہ"ہ 
ہیہاں "ظن" معرفتِ ماہوی کی حد ہے جبکہ "اسرار" معرفتِ وجودی کی گہرائی۔

 فارسی صوفیانہ روایک  میں ’’معنی‘‘ کی وجودی و شہودی جہاتہ

ام ہے۔ جامی لکھتے ہیں  :فارسی عرفان میں معنی صرف تصور نہیں بلکہ شہود کا بن

ذ عیان» ر دل زند آپک  معنی چو یب

ہ«16صورت شود محو، بماند جانِ جان
کہ کی جان بباقی رہتی ہے۔ہ" ا ہے تو صورت م  جاتی ہے اور حقیقت الہٰن ب معنی دل پر نمودار ہو جاب  ہ"حب

ہ:ملا صدرا کے مطابق یہ کیفیت دراصل وجود کی تجلی ہے
لِ وحده »  «17الوجودُ نورٌ يُدْرَكُ بالشهودِ، لّ بالتعقا



ا در تداخلِ عرفانِ فارسی و حکمتِ اسلامی: ایک لسانی و فکری مطالعہ   147     تجلیِ معن
 

ا ہے، صرف عقل سے نہیں۔" ا جاب  ہ"وجود نور ہے، جسے شہود کے ذریعے جابن
وہا و  زببانوں میں بیان کرتے ہیں، ایک شعری  دو مختلف  کو  اور صدرائی "وجود" ایک ہی حقیقت  ا ہے کہ فارسی صوفیانہ "معنی"  و یوں معلوم ہوب  دوسری حکمی  بی، 

ہفلسفی۔

 

 مبحث سوم: حکمتِ اسلامی کے فکری اصول اور عرفانی متن کا تقابلی مطالعہ

فکری تشکیل میں بنیادی کردار حکمتِ اسلامی، ببالخصوص ابنِ سینا کی مشائی فلسفہ، سہروردی کی حکمتِ اشراق اور ملا صدرا کی حکمتِ متعالیہ، نے فارسی عرفانی ادب کی ہ
رکیبیں دراصل انہی فلسفی اصولوں کا ادا کیا۔ عرفانی متن کی بباطنی رموز نگاری، نورانی استعارات، تجلیاتِ ذات، فنا و بقا کے تصورات اور وحدت و کثہ ت کی شعری ی 

رجمہ ہیں۔ ذانی ی   جمالیاتی و وخب

ا ہے نرہ پیش کیا جاب  ہ۔ہاس مبحث میں ان تین یب رے حکما کے بنیادی نظربکات اور فارسی عرفانی روایک  کے درمیان فکری و لسانی ربط کا تقابلی جای 
 

رہ  ابن سینا، سہروردی اور ملا صدرا کے نظربکات کا عرفانِ فارسی پر فکری ایش

عطا جہت  عقلی  کو  ورک  ریم  فن کے  سلوک  و  سیر  بباطنی  میں  عرفان  فارسی  نے  ب  مرای  کے  اطقہ"  بن "نفسِ  اور  وجود"  ہو  بما  "وجود  تصورِ  کا  سینا  کی۔ہابنِ    

 :مثلاً ابنِ سینا نے کہہ

ادراک» بِ ال  ربُ إلی الحِّ وأعلى مرای  ، فن اننهّ أف  ّ  .18 «أشرفُ الموجوداتِ هو الوجودُ العقلیک

نر ہے۔ہ" ب ہے اور ادراک کے اعلىٰ درجے پر فای  یک ر رین موجودات عقلی وجود ہے، کیونکہ وہ حق کے زبکادہ ف  ہ"اشرف ی 
رب کو تجربی و بباطنی پیرایہ دیتے ہیںہ ہ:رومی اسی عقلی ف 

 عقل چو در عشق گم گردد نبه حق»

 «19شک و شقیابد آن مقصود را بی



ا دسمبر ہ ہ2      ہ  شمارہہ ہ5  ہ جلہ ہ:ہنقطہ  148  ( ہ2025)جولائی ب 

ب عقل عشق میں گم ہو جاتی ہے تو وہ بلا شک و شبہ مقصودِ حقیقی ب ا لیتی ہے۔" ہ"حب
دنیا ہ استعاراتی  کی  "چراغ"  اور   " ب "ق  "شعاع"،  "نور"،  کو  اعری  شش فارسی  نے  جس  کیا  قائم  تصور  وہ  کا  ب  مرای  نورانی  میں  عرفان  نے  کی۔ہسہروردی   عطا 

ری" اور "تشکیکِ وجود" کے ذریعے عرفانی تجربے کو منظم وجودی عمق دبکا۔ہ ہاور ملا صدرا نے "حرکتِ جوہ 

اعری کی معنوی تشکیلہ  حکمتِ متعالیہ میں ’’تشکیک الوجود‘‘ اور فارسی عرفانی شش

ب کے ساتھ۔ ملا صدرا لکھتے ہیںہ  :تشکیک الوجود کے مطابق وجود حقیقتِ واحدہ ہے، مگر شدت و ضعف کے مرای 

اتبُها بالشدةِ والضعف» كةٌ، تختلفُ مر  «.20الوجودُ حقيقةٌ واحدةٌ مشكا

ب شدت و ضعف سے مختلف ہوتے ہیں۔" ہ"وجود ایک واحد حقیقت ہے جو تشکیک رکھتی ہے، اور اس کے مرای 
ا ہے اعری میں یوں جلوہ گر ہوب  ہ:یہی نظریہ فارسی عرفانی شش

ّ صد هنراران پرده شدہ» ب
 

 در تج

ہ«21هر یکی نوری، دگر در پرده بد
ر ایک نور کی ایک منزل، اور دوسری پردے میں پوشیدہ۔" راروں پردے ہوئے؛ ہ  ن ہ"تجلی میں ہ 

ب کی شعری صورتیں ہیں جنہیں حکمتِ متعالیہ مباحشِ وجود میں نظری طور پر پیش کر ککی مرای  کن
" عین وہی ت سش ب ہتی ہے۔ہیہاں "پردے"، "نور" اور "مرای 

 

ا کی شعری صورتیںہ  نور الانوار )سہروردی( اور تجلیِ معن

 :سہروردی کے مطابق

بلنّکه» بت چ رةٌ ب ِرةٌ و مدیبّ  «.22نورُ الٔانوارِ هو الوجودُ الٔاولُ، و ما سِواهُ أنوارٌ قاه

ر بنتے ہیں۔" ر و مدیبّ ہ"نور الانوار اولین وجود ہے، اور اس کے سوا تمام انوار اسی کی تجلی سے قاہ 
ہ:رومی اسی "نور الانوار" کو "شمعِ معنی" کے استعارے میں بدلتے ہیںہ



ا در تداخلِ عرفانِ فارسی و حکمتِ اسلامی: ایک لسانی و فکری مطالعہ   149     تجلیِ معن
 

ر وجود»  شمعِ معنی چون بتابد یب

اپسودہ ہ«23صورتِ صد پرده گردد بن
ان ہو جاتی ہے۔" ش ب شمعِ معنی وجود پر چمکتی ہے تو سو پردوں کی صورت بے نن ہ"حب

 یہاں سہروردی کا نورانی سلسلہ اور رومی کی تجلیٔ معنی ایک ہی حقیقت کے دو رنن ہیں: ایک فلسفیانہ، دوسرا عرفانی و شعری۔ہ

ہ
 عقل و کشف کی نسبت اور فارسی عرفانی بیان میں ان کا امتزاجہ

راہِ راس  تجلی۔  اسلامی حکمت میں عقل حقیقت ی  پہنچنے کا منہج ہے جبکہ عرفان میں کشف حقیقت کی یب

ب کشف کی بنیا ب )عقلِ ببالقوہّ، عقلِ ببالفعل، عقلِ مستفاد( بیان ہوئے؛ دوسری جاین ر و نور ہفارابی، ابنِ سینا اور صدرائی روایک  میں عقل کے مرای  د قلبی تطہیر اور رمن
ہکی فہم پر ہے۔

 :ابنِ عربی کے مطابق

ا الكشفُ فيكشفُ عن الحقيقةِ كما هي » ، أما  «.24العقلُ يحدُّ

ا ہے جیسی وہ ہے۔" ر کرب  ا ہے، مگر کشف حقیقت کو ویسے ہی ظاہ  ہ"عقل حدود قائم کرب 
ہ:رومی اسی نسبت کو وحدت کی زببان میں یوں بیان کرتے ہیںہ

 عقل در شرحِ تو افسرده بماند»

راندہ ذ، پرده ز اسرار یب ہ«25کشف آپک
ا ہے اور اسرار کے پردے ہٹا دیتا ہے۔" ہ"عقل تیری حقیقت کے بیان میں افسردہ رہ جاتی ہے؛ کشف آب 

 یوں عقل و کشف کا امتزاج کسی تقابب نہیں بلکہ تکمیل کا رشت ہے۔

ہ



ا دسمبر ہ ہ2      ہ  شمارہہ ہ5  ہ جلہ ہ:ہنقطہ  150  ( ہ2025)جولائی ب 

نرہہ رسیل: نظم و نثر کا تقابلی جای   حکمی نظربکات کی لسانی ی 

تی پیکروں اور بباطنی کیفیات فلسفی نثر میں حقیقت کی توضیح عقلی، استدلالی اور متصل زببان میں ہوتی ہے؛ جبکہ عرفانی نظم میں یہی مباحش استعارات، تمثیلات، تجلیا
 کی زببان میں ڈھل جاتے ہیں۔

 :ابنِ سینا کا نثری اسلوب

 «.26الوجودُ أسبقُ في العقلِ من الماهيةِ، و بهِ يتحققُ كلُّ إدراك  »

ر ادراک کا مدار اسی پر ہے۔" ہ"وجود عقل میں ماہیت سے پہلے ہے اور ہ 
ہ:اس کے مقابب رومی کی شعری صورتہ

 این وجود اس  آننکه پیدا شد نخست»

کت  اندر پی ہ«27بکار و دوس ہاش بیماهی
ر ہوا؛ ماہیت اس کے پیچھے بے سہارا چلتی ہے۔" ہ"یہ وجود ہے جو سب سے پہلے ظاہ 

رق عرفانِ فارسی کی شناحن  ہے۔ہ ہنثر حقیقت کی "تشریح" ہے، نظم حقیقت کی "تجلی"، اور یہی فن

 

ا کا لسانی تحلیل، اصول، ساحن  اور بیانی آہنگہ  مبحث چہارم: تجلیِ معن

اور استعا راتی نقشوں میں ظہور کرتی فلسفی و عرفانی متون میں "معنی" ایک جامد لفظ نہیں بلکہ ایک حرکیاتی و تجلیاتی حقیقت ہے جو لسانی سانچوں، علامتی ڈھانچوں 
، اپنے بباطنی آہنگ، اور اپنے لسانی تعاملات کے ذریعے ’’معنی‘‘ کو محض یک  ر  بیان نہیں کرتی بلکہ اسے منکشف بھی کرتی ہے۔ فارسی عرفانی ادب کی اپنی مخصوص رمن

اور وجودی بھی،  ہہے۔ اسی نسبت سے حکمتِ اسلامی کے نظری اصول اور عرفانی لسان ایک دوسرے میں یوں پیوس  ہو جاتے ہیں کہ ’’تجلی‘‘ ایک جمالیاتی بھی ہے
ہ ارہ بھی۔ اس مبحث میں ontological ’’استعارہ‘‘ ایک ادبی وسیلہ بھی ہے اور ایک ا ہے۔ہاشش   اسی تجلیاتی لسان کے اصولی و فکری پہلوؤں کا تجزیہ پیش کیا جاب 

 



ا در تداخلِ عرفانِ فارسی و حکمتِ اسلامی: ایک لسانی و فکری مطالعہ   151     تجلیِ معن
 

 اور ان کا تصوفی:فلسفیانہ  پس منظہ (Semantic Markers) معنوی علاماتہ

نردیک علام  وہ دروازہ ہے جس کے ذریعے ا ہے۔ اہلِ فن کے ین ‘‘ کے ظہور کا بنیادی امکان بباطنی مشاہدے سے پیدا ہوب  ر اپنا بباطن اور  ہتصوفی فکر میں ’’علام  ظاہ 
رمابکا ا ہے۔ ابن عربی نے فن ر دربکافت کرب   :بباطن اپنا ظاہ 

ِ فِي العَالَمِ "
نْفَاسُ ٱلْحَقا

َ
سْرَارُ أ

َ
سْرَارٌ وَالأ

َ
مُوزُ أ  "28ٱلرُّ

ہ"رموز ایسے اسرار ہیں جن میں حق کے سانسیں کائنات میں پھوین دی جاتی ہیں۔"
یک  کو یوں بیان کیاہ ر ا ہے۔ حافظ نے اسی رمن ب  رار ب ا ہ:یہی تصور فارسی عارفان کے ہاں معنی کی تجلی کا اصل منبع ف 

ر" ر نبه زببانِ رمن ن ہ"29رازِ دل بہ کس نگویم جب
ر کی زببان میں۔"  "دل کا راز میں کسی سے نہیں کہتا مگر رمن

ہ

ر اور علامتی لسان کے فکری پہلوہ ہعرفانی متن میں مجاز، استعارہ، رمن
ا اشش الفاظ  ارہ ہے، یعنی  اشش ب کی طرف  نور کے مرای  مجاز  نردیک  ین حوالہ ہوتی ہے۔ سہروردی کے  وجودی  آرائش نہیں بلکہ  ادبی  اور عرفانی علام  محض  رات ہیں 

ارات انوار کے طبقات کی راہیںہ  :اشش

ُ بَصِيرَتَهُ " سْرَاجٌ لِمنَْ فَتَحَ ٱللّٰه
َ
مْثَالُ أ

َ
 "30هٰذِهِ الْأ

ذا نے کھول دی ہو۔" ہ"یہ مثالیں چراغ ہیں ان کے لیے جن کی بصیرت خن
 وجودی حقائق کو جمالیاتی ادا فارسی عرفانی روایک  میں یہی استعارہ ’’نور‘‘، ’’آئینہ‘‘، ’’شراب‘‘، ’’گل‘‘، ’’شمع‘‘ اور ’’پروانہ‘‘ جیسے استعاراتی میدانوں کے ذریعے

ا کہتے ہیںہ ا ہے۔ مولابن ہ:میں بیان کرب 
بسن ه"  س  از بیانِ روحچون زببانِ ما و تو ت

ر بباشد چون بووحگفتِ ما ببا رمن ر آمد صَی ہ"31که رمن



ا دسمبر ہ ہ2      ہ  شمارہہ ہ5  ہ جلہ ہ:ہنقطہ  152  ( ہ2025)جولائی ب 

ر صبح کی روشنی ہے۔" ر میں بولتے ہیں کہ رمن اری زببان روحانی حقائق کو بیان کرنے سے قاصر ہے، اس لیے ہم رمن ہ"چونکہ ہ 
 

اعر و زببانِ حکیم: اسلوبیاتی مماثلت اور اختلافہ ہزببانِ شش
اعر کے ہاں زببان تجلی اور کشف کا افق کھولتی ہے۔ لیکن فارسی عرفانی ادب میں ہ رے ایک حکیم کے ہاں زببان تعریف اور تعلیل کا وسیلہ ہے، جبکہ شش یہ دونوں دای 

ب میں  اعر کے ہاں استعاراتی مرای  ککی معنویک  شش کن
 جلوہ کرتی ہے۔دوسرے میں مدغم ہو جاتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ملا صدرا کے ہاں وجود کی ت سش

 :ملا صدرا لکھتے ہیںہ

يَاتِهِ " ِ
اتِبِهِ وَتَجَلا كٌ فِي مَرَ ِ

ہ"32إِنَّ الوُجُودَ مُشَكا

ب اور تجلیات میں مشکک ہے۔ہ" ہ"وجود اپنے مرای 
ا ہےہ ر ہوب  ہ:یہی نظریہ عطار کے یہاں شعری لسان میں یوں ظاہ 

ودْ آنکبِکننَه" ذهَر تنفَسَْ ازَْ وُجبُ رآپک ہ"33ای دِیگر یبَ
ا ہے۔" ر سانس ایک نیا آئینہ لے کر جلوہ گر ہوب  ہ"وجود کا ہ 

 

ہتحفظِ معنی، انتقالِ معنی اور توسیعِ معنی کے لسانی عواملہ
ا ہے، انتقالِ معنی اعر کے ہاں تحفظِ معنی استعارے کی روایتی جہت سے ہوب  اور غیر جامد حقیقت ہے۔ شش اور عرفانی زببان میں ’’معنی‘‘ ایک سیال   مجاز کے توسط سے 

، مثلاً ’’شمع‘‘، کبھی جما ارت کے وسیلے سے۔ یہی وجہ ہے کہ فارسی عرفانی ادب میں ایک ہی علام  ر اور اشش ، کبھی ہتوسیعِ معنی رمن لِ مطلق ہوتی ہے، کبھی نورِ ہدایک 
ِ وجود، اور کبھی فنا کا استعارہ۔  غایک 

ری معانی کے درمیان تعامل  متن کے بباطنی و ظاہ 

ا ہے  :فلسفی و عرفانی متن دو سطحوں پر کام کرب 



ا در تداخلِ عرفانِ فارسی و حکمتِ اسلامی: ایک لسانی و فکری مطالعہ   153     تجلیِ معن
 

ر  فکری، منطقی، استدلالی :ظاہ 

 کشفی، استعارتی، جمالیاتی :بباطن

 :یہ دونوں سطحیں ایک دوسرے سے منقطع نہیں بلکہ تفاعل و تکامل میں ہیں۔ اس بباہمی تعامل کے ببارے میں شبلی نے کہہ

اهِرِ " اهِرُ مِفْتَاحُ البَاطِنِ وَالبَاطِنُ رُوحُ الظَّ  "34الظَّ

ر کی روح۔" ر بباطن کی کنجی ہے اور بباطن ظاہ  ہ"ظاہ 
ر سے بباطن ر ی  ہفارسی عرفانی ادب اسی تعامل کو ’’آئینہ‘‘ اور ’’روشنائی‘‘ کی علامتوں میں وحدتِ تفسی کی صورت دیتا ہے، جہاں لفظ اپنے ظاہ   ی  اور بباطن سے ظاہ 

ا ہے۔ہ ہسفر کرب 

 

 مبحث پنجم: تداخلِ عرفان و حکمت کے نتائج: فکری، لسانی اور تہذیبی پہلوہ

ب کے فکری ارتقا میں عرفان اور حکمت کے بباہمی تعامل نے نہ صرف نظربکات کی نئی جہات پیدا کیں بلکہ زببان، ادب، تفسی، فلسفہ  اور روحانی تجربے اسلامی تہذیک
رے کو بھی یکجا کر دبکا۔ فارسی عرفانی روایک  اس امتزاج کی سب سے نمابکاں صورت ہے جہاں ’’تجلی‘‘، ’’وجود‘‘، ’’نو ٔاویل‘‘ کے دای  ر‘‘، ’’کشف‘‘، ’’معنی‘‘ اور ’’ب 

کں ہیں۔ یہی تداخل ایک تہذیبی شعور کو جنم دیتا  epistemological اورہ ontological جیسے الفاظ صرف لسانی وحدات نہیں بلکہ مستقل کقن ب حقی

اور زببان ایک ایسا ہ اور عرفانی ذوق بھی، استدلال بھی ہے اور کشف بھی،  ر کرتی ہے جس میں فلسفی عقل بھی ہے  رے افقوں میں ظاہ  آلہ بن جاتی ہے جو معنی کو دہ 
 ہے۔ہ

راتہ  فارسی عرفانی روایک  میں حکمتِ اسلامی کے ادغامی ایش

الوجود وحدت  کے  عربی  ابن  ری لسان میں نئے جہات عطا کیں۔  رمن و  جمالیاتی  اپنی  اسے  بلکہ  کیا  ذب  ن خب کو  اسلامی حکمت  نہ صرف  نے  عرفان  ی بیانیے، فارسی 
ب اور ملا صدرا کی حکمتِ متعالیہ، سب فارسی عرفانی متن میں ایک نئی صوت و صور ، ابن سینا کی وجودی مرای  یک  ر  ت اختیار کرتے ہیں۔سہروردی کی اشراقی رمن

 :سہروردی کا قول



ا دسمبر ہ ہ2      ہ  شمارہہ ہ5  ہ جلہ ہ:ہنقطہ  154  ( ہ2025)جولائی ب 

نْوَارِ "
َ
يَاتٌ تَتَفَاضَلُ فِي القُرْبِ مِن نُورِ الأ ِ

ہ"35لِكُلاِ نُور  دَرَجَاتٌ وَتَجَلا

رب کے اعتبار سے ایک دوسرے سے متفاوت ہیں۔" ر نور کی درجے اور تجلیات ہیں جو نورالانوار کے ف  ہ"ہ 
ا ہے ہ:ہی نظریہ حافظ کے شعری بیانیے میں یوں جلوہ کرب 

ذه را" ہپرتوِ رویِ تو چون شد عاشقِ شورپک
ارم فتاد ہ"36نورِ خورشیدِ حقیقت در دلِ ب 

ر آبکا۔" اریک دل میں ای  ذہ دل کو چھو لیا، حقیقت کے خورشید کا نور میرے ب  ب تیرے چہرے کی تجلی نے شورپک ہ"حب

 

ہلسانی سطح پر معنی کی تہہ داری اور فکری سطح پر یکجائیہ
ککھت ی  بِ وجود کی روشنی میں دن بِ معنی کی تہہ داری عرفان و حکمت کے امتزاج کا بنیادی لسانی نتیجہ ہے۔ حکمتِ اسلامی جہاں مفہوم کو مرای  ہے وہاں عرفان اسے مرای 

رہ ر رمن ر استعارہ، ہ  ا ہے جس میں ہ  ا ہے۔ اس بباہمی نسبت سے لسان ایک ایسا نظام بن جاب  ر لفظ ایک سے زبکادہ سطحوں پر پڑھا جا سکتا تجلی کے پردوں میں دربکافت کرب  ، ہ 
 ہے۔ہ

 :ملا صدرا کہتے ہیںہ

اتِبِهِ " ي الوُجُودِ فِي مَرَ ِ
لُ بِحَسَبِ تَجَلا ہ"37إِنَّ المعََانِي تَتَشَكَّ

بِ تجلی کے مطابق اپنی صورتیں بدلتی رہتی ہیں۔" ہ"معانی وجود کی مرای 
ا ہے ر ہوب  ہ:یہی تصور رومی کے یہاں استعاراتی سطح پر یوں ظاہ 

ذ" ذپک ذ دگرگون معنی اندر ما پ  ہهر نفس آپک
ہ"38رسد ما را تجلی از وجودزاین هر دم میہ

رتی ہے۔ہ" ر دم وجود کی طرف سے ایک نئی تجلی ہم پر ای  ا ہے، کیونکہ ہ  ر سانس کے ساتھ ایک نیا معنی ہم میں پیدا ہوب  ہ"ہ 



ا در تداخلِ عرفانِ فارسی و حکمتِ اسلامی: ایک لسانی و فکری مطالعہ   155     تجلیِ معن
 

رات کا فکری ماحصل ب میں عرفان و حکمت کے بباہمی ایش ہاسلامی تہذیک
ا ہے۔ یہاں تصوف ر ب کے علمی تنوع، روحانی گہرائی، اور فکری ہم آہنگی کی صورت میں سامنے آب  ر اسلامی تہذیک وحانی تجربے کی زببان اس امتزاج کا سب سے گہرا ایش

 ہے، فلسفہ عقلی تحقیق کا محور ہے، اور فارسی ادب ان دونوں کا جمیل امتزاج۔ہ

 :ابن عربی کے الفاظ میں

" ِ
هُودِ وَالعَقْلِ مَقَامٌ لَّ يَنَالُهُ إِلَّّ مَنْ جَمَعَهُ اُلله عَلَى الحَقا ہ"39الجَمْعُ بَيْنَ الشُّ

ذا حق پر جمع کر دے۔" ا ہے جسے خن ب  ا وہ مقام ہے جسے صرف وہی ب ا ہ"شہود اور عقل کو جمع کربن

 

ا کے نتیجے میں نصوص کی نئی تفہیم اور ہوسعہ Hermeneutic تجلیِ معن
ات دیےہ (hermeneutics) حکمی امتزاج نے متن فہمی-عرفانی  :کو نئے امکابن

 معنی اب صرف ’’مقصودِ مصنف‘‘ نہیں رہتاہ

‘‘ ی  محدود رہتا ہےہ ری دلال   نہ ہی صرف ’’ظاہ 

ا ہے  بلکہ ’’تجلی‘‘ کے اصول کے تحت معنی خود بھی ایک زندہ تجربہ بن جاب 

 :اسی لیے عراقی نے کہہ

ذ مرادر هر تنفَسَ زِ آنکه" ہ"40ای دیگر ندا آپک
رتی ہے۔ہ" ر سانس میں ایک نئی آیک  کی صدا مجھ پر ای  ہ"ہ 

ا ہے۔ہ ر قاری کے ساتھ نئے معنی پیدا کرب  ہیعنی متن اپنے ہ 

 

 



ا دسمبر ہ ہ2      ہ  شمارہہ ہ5  ہ جلہ ہ:ہنقطہ  156  ( ہ2025)جولائی ب 

 عصرِ حاضر کے فکری و لسانی مباحش میں اس تعامل کی معنویک ہ

ا ہے اور معنی کو signs عصرِ حاضر میں جہاں زببان کو ا ہے، وہاں عرفانی construct کا نظام سمجھا جاب  ا ہے -تسلیم کیا جاب  حکمی امتزاج ایک متبادل زاویہ پیش کرب 
 :جس میں

 بھی ہےہ ontological reality نہیں بلکہ linguistic construct معنی صرف

ِ تخلیق بھی ہے ان صرف متن کا قاری نہیں بلکہ معنی کا شریک  انن

 لسانی تحلیل صرف سطحی تجزیہ نہیں بلکہ بباطنی و وجودی تحقیق کا دروازہ بھی ہےہ

ذ ذپک  میں ’’تجلی‘‘، ’’بباطن‘‘ اور ’’کشف‘‘ جیسے تصورات نئی نظری معنویک  حاصل کر رہے ہیں۔ hermeneutics یہی وجہ ہے کہ خب

 

 خلاصۂ کلام ہ

اور اس کے انکشاف کے نئے طر اور حکمتِ اسلامی کے میل جول نے معنی کی تخلیق، اس کی تعبیر  ا ہے کہ عرفانِ فارسی  راہم کیے۔ اس تحقیق سے واضح ہوب  یقے فن
عطا کیا۔ یوں دونوں کا ملاپ ایک ایسی فکری عرفانی زببان نے پیچیدہ فلسفیانہ مباحش کو ایک جمالیاتی اور تجربباتی رنن دبکا، جبکہ حکمت نے عرفانی افکار کو فکری استحکام ہ

ً اسلامی فکر کی روایک  میں ایک ہمہ گیر اور گہر بن اا تکج
ا ہے جہاں لفظ، تجربہ اور استدلال ایک دوسرے کو مکمل کرتے ہیں۔ ننب  ا ہے جو زمین تیار کرب  ا تصورِ حقیقت سامنے آب 

ا ہے۔ہ ذان کو بھی مخاطب بناب   41نہ صرف عقل بلکہ روح اور وخب

 

References: 
 

1 Al-Sarrāj, Abū Naṣr, Kitāb al-Lumaʿ, (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyya, 2001), 112 
2 Rūmī, Jalāl al-Dīn, Mathnawī-yi Ma‘nawī, (Tehran: Amīr Kabīr, 1385 Sh), 1: 67. 
3 Suhrawardī, Majmūʿa-i Muṣannafāt, (Tehran: Institute of Humanities, 1996), 2: 18 

4 Jāmī, Nūr al-Dīn, Nafahāt al-Uns, (Tehran: Intishārāt-i Sanāʾī, 1983), 55 

5 Ibn al-‘Arabī, Fuṣūṣ al-Ḥikam, (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyya, 1980), 88 

6 Shabistarī, Gulshan-i Rāz, (Tehran: ʿIlmī wa Farhangī, 1992), 14 

7 Ibn al-‘Arabī, al-Futūḥāt al-Makkiyya, (Beirut: Dār Ṣādir, 1999), 2: 112 

8 Aḥmad Sirhindī, Maktūbāt, (Lahore: Mujaddidī Press, 1963), 1: 207 

9 Ṣadrā, al-Asfār al-Arbaʿa, (Tehran: Dār al-Maʿārif, 1981), 1: 347 



ا در تداخلِ عرفانِ فارسی و حکمتِ اسلامی: ایک لسانی و فکری مطالعہ   157     تجلیِ معن
 

 

10 Sabzawārī, Sharḥ-i Manẓūma, (Qum: Bustān-i Kitāb, 2006), 22 

11 Aṭṭār, Farīd al-Dīn, Ilāhī-Nāma, (Tehran: Mu’assasa-yi Amīr Kabīr, 1382 Sh), 91 
12 Rūmī, Mathnawī-yi Ma‘nawī, (Tehran: Amīr Kabīr, 1385 Sh), 2: 144 
13 Suhrawardī, Ḥikmat al-Ishrāq, (Tehran: Anjuman-i Āthār, 1993), 45 
14 Shabistarī, Gulshan-i Rāz, (Tehran: ‘Ilmī wa Farhangī, 1992), 31 
15 Rūmī, Mathnawī-yi Ma‘nawī, 1: 58 
16 Jāmī, Lawa’iḥ, (Tehran: Zavvār, 1979), 22 
17 Ṣadrā, al-Asfār al-Arba‘a, (Tehran: Dār al-Ma‘ārif, 1981), 1: 112 
18 Ibn Sīnā, al-Shifāʾ: Ilāhiyyāt, (Qum: Maktabat al-I‘lām al-Islāmī, 1984), 2: 112 
19 Rūmī, Mathnawī-yi Ma‘nawī, (Tehran: Amīr Kabīr, 1385 Sh), 3: 88 
20 Ṣadrā, al-Asfār al-Arba‘a, (Tehran: Dār al-Ma‘ārif, 1981), 1: 4 
21 Jāmī, Lawa’iḥ, (Tehran: Zavvār, 1979), 31 
22 Suhrawardī, Ḥikmat al-Ishrāq, (Tehran: Anjuman-i Āthār, 1993), 12 
23 Rūmī, Ma>hnawī, 2: 178 
24 Ibn al-‘Arabī, al-Futūḥāt al-Makkiyya, (Beirut: Dār Ṣādir, 1999), 3: 221 
25 Rūmī, Mathnawī, 4: 112 
26 Ibn Sīnā, al-Najāt, (Cairo: Maktabat al-Khānjī, 1938), 321 
27 Rūmī, Dīwān-i Shams, (Tehran: Amīr Kabīr, 1380 Sh), 1: 233 
28 Al-ʿArabī, Muḥyī al-Dīn, Fuṣūṣ al-Ḥikam (Cairo: al-Maṭbaʿa al-Amīrīya, 1321 AH), 44 
29 Ḥāfiẓ, Dīvān (Tehran: Amīr Kabīr, 1382 Sh), 112 
30 Al-Suhrawardī, Shihāb al-Dīn, Ḥikmat al-Ishrāq (Tehran: Ṭūs, 1372 Sh), 98 
31 Rūmī, Jalāl al-Dīn, Mathnawī, ed. Furūzānfar (Tehran: Amīr Kabīr, 1386 Sh), 2: 174 
32 Al-Ṣadrā, Ṣadr al-Dīn, al-Asfār al-Arbaʿa (Qum: Dār al-Ḥikma, 1404 AH), 1: 45 
33 ʿAṭṭār, Farīd al-Dīn, Manṭiq al-Ṭayr (Tehran: Sipihr, 1380 Sh), 67 
34 Al-Nuʿmānī, Abū Bakr al-Shiblī, Aqwāl al-Shiblī (Cairo: al-Maṭbaʿa al-Salafīya, 1325 AH), 21 
35 Al-Suhrawardī, Shihāb al-Dīn, Ḥikmat al-Ishrāq (Tehran: Ṭūs, 1372 Sh), 77 
36 Ḥāfiẓ, Dīvān (Tehran: Amīr Kabīr, 1382 Sh), 261 
37 Al-Ṣadrā, Ṣadr al-Dīn, al-Asfār al-Arbaʿa (Qum: Dār al-Ḥikma, 1404 AH), 2: 113 
38 Rūmī, Jalāl al-Dīn, Mathnawī, ed. Furūzānfar (Tehran: Amīr Kabīr, 1386 Sh), 3: 41 
39 Al-ʿArabī, Muḥyī al-Dīn, al-Futūḥāt al-Makkiyya (Cairo: al-Maṭbaʿa al-Amīrīya, 1329 AH), 1: 119 
40 ʿIrāqī, Fakhr al-Dīn, Lamaʿāt (Tehran: Zarrīn, 1375 Sh), 54 
41 E Book Soil-Science 16.04.(2020).pdf, pg:72 (Accessed on 26 0ct 2025) 


