
 

Institute Lahore (53720), Pakistan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 سیرتِ نبوی صلى الله عليه وسلم کے غزواتی سیاق میں غیر اکثریتی گروہوں  کے قانونی و اخلاقی حقوق: فکری، شرعی اور تاریخی مطالعہ

A Critical Study of Minority Rights in the Light of the Prophetic 

Battles (Ghazawāt al-Nabī صلى الله عليه وسلم) 

 

Dr Atiq Ur Rahman  
Associate Professor, Department of Islamic Studie, UET Lahore 

dratiquet@gmail.com 

 
  

 

 

Published online: 30 Jan, 2025 

  View this issue  
   

 

 

 

Complete Guidelines and Publication details can be found at: 

https://nuqtahjts.com/index.php/njts/publication-ethics   

 
 

Nuqtah   journal of Theological Studies 

Editor: Dr Shumaila Majeed 

(Bi-Annual) 

Languages: English, Urdu, Arabic 

pISSN: 2790-5330 eISSN: 2790-5349 

https://nuqtahjts.com/index.php/njts 

Published by 

Resurgence Academic and Research  

Email: editor@nuqtahjts.com 

mailto:dratiquet@gmail.com
https://nuqtahjts.com/index.php/njts/publication-ethics


 92  ( ہ2025 ہجون ہ تاہ  ہجنوریہ)ہ 1 شمارہہ ہ ہ  ہ،ہ ہ5 ہ نقطہ جلہ

Abstract 
This study undertakes a critical and analytical exploration of minority rights in the light of the Prophetic 

battles (Ghazawāt al-Nabī صلى الله عليه وسلم), situating the discourse within the broader framework of Islamic 

jurisprudence, ethics, and interfaith relations. By examining the historical context of the Prophet 

Muhammad’s   صلى الله عليه وسلمmilitary engagements, the research highlights the balance Islam maintains between 

legitimate defense and the protection of human dignity, even amidst conflict. It explores key principles 

derived from the Qur’an, Sunnah, and the conduct of the Companions, such as the safeguarding of 
religious freedom, protection of life and property, and preservation of non-combatant rights. 

Furthermore, the paper analyzes the theological and ethical underpinnings of Islamic teachings that 

establish justice, tolerance, and universality as guiding principles in the treatment of minorities. 

Comparative perspectives with other Abrahamic traditions are also drawn to underscore Islam’s unique 
contribution to human rights discourse. The study concludes that the Prophetic model, as manifested in 

Ghazawāt, not only upholds minority rights but also offers timeless guidance for contemporary 
challenges of coexistence, pluralism, and global peace. 

Keywords: Prophet Muhammad, Ghazawāt, Minority Rights, Islamic Jurisprudence, Religious 
Freedom, Interfaith Relations, Human Dignity, Universality 

 

  اوّل: تعارفہمبحث

ہے۔ سیرتِ نبوی صلى الله عليه وسلم کے یہ موضوع نہ صرف دینی و فقہی اہمیت رکھتا ہے بلکہ عصرِ حاضر کے بین المذاہب تعلقات کے پس منظر میں بھی غیر معمولی معنویت کا حامل ہ

کے تناظر میں اس موضوع کو دیکھنا اس لیے ہمختلف پہلوؤں میں ایک نہایت بنیادی جہت وہ ہے جو اقلیتوں کے ساتھ تعامل اور ان کے حقوق کے تحفظ سے متعلق ہے۔ غزوات 

گئے۔ نبی کریم صلى الله عليه وسلم کی حیاتِ طیبہ ہبھی ضروری ہے کہ یہ وہ مواقع تھے جن میں معاشرتی و سماجی توازن، سیاسی حکمت عملی اور عدل و انصاف کے اصول اپنی انتہاؤں پر آزمائے 

 ایسا طرزِ عمل پیش کیا جو رہتی دنیا تک مثال کی حیثیت رکھتا ہے۔نے ان امتحانی حالات میں بھی غیر مسلم رعایا اور فریقین کے ساتھ 

 ۔ نبی کریم صلى الله عليه وسلم کی سیرت پاک کی اہمیتہ1

ةٌ حَسَن َة ہٌ" نے آپ صلى الله عليه وسلم کو نبی اکرم صلى الله عليه وسلم کی سیرت انسانیت کے لیے وہ معیار ہے جو نہ صرف اخلاقی بلکہ سماجی اور سیاسی سطح پر بھی رہنمائی فراہم کرتی ہے۔ قرآنِ مجیہ  "أُسْوَ

 :قرار دیا

 َ َ وَٱلْيَوْمَ ٱلْْخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّه َن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّه
ِ
ِ

سْوَةٌ حَسَنَةٌ لّ
ُ
ِ أ  1 كَثِيرًالَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّه

اور اللہ کو کثرت ہ" اور یومِ آخرت کی امید رکھتا ہے  اللہ  اُس کے لیے جو  سے یاد کرتا ہیقیناً تمہارے لیے رسول اللہ کی زندگی میں بہترین نمونہ ہے، 

 "ہے۔



           93 سیرتِ نبوی صلى الله عليه وسلم کے غزواتی سیاق میں غیر اکثریتی گروہوں  کے قانونی و اخلاقی حقوق: فکری، شرعی اور تاریخی مطالعہ 
 

اور بالخصوص سیاسی و عسکری مواقع پر بھی آپ صلى الله عليه وسلم کے کردار کی جامعیت نمایاں رہتی ہے انداز ہوتی ہے،  اثر  امام قاضی عیاض نے اپنی یہ رہنمائی ہر شعبۂ حیات میں  ۔ 

 2مشہور تصنیف میں لکھا کہ نبی کریم صلى الله عليه وسلم کے اخلاق و کردار میں ہر قوم و ملت کے لیے خیر و برکت کا پہلو مضمر ہے۔ہ

 ۔ غیر مسلموں کے ساتھ حسن سلوک کے واقعاتہ2

واقعات ملتے ہیں۔ جب ایک یہودی جنازہ گزر و مساوات کے بے شمار  اور عدل  تو آپ صلى الله عليه وسلم  ہنبی کریم صلى الله عليه وسلم کی حیاتِ طیبہ میں غیر مسلموں کے ساتھ حسنِ سلوک  رہا تھا 

 :کھڑے ہوگئے۔ صحابہؓ نے عرض کیا: یہ تو یہودی ہے۔ آپ صلى الله عليه وسلم نے فرمایا

لَيْسَتْ نَفْسًا 
َ
3أ

 

 "کیا یہ ایک جان نہیں ہے؟"

 سیاسی معاہدہ نہ تھا بلکہ ایک ایسا یہ موقع نبی کریم صلى الله عليه وسلم کے اخلاقِ کریمانہ کی ہمہ گیریت کا آئینہ دار ہے۔ اسی طرح مدینہ میں یہودیوں کے ساتھ میثاقِ مدینہ کی تشکیل محض

 عمرانی و سماجی معاہدہ تھا جس نے مذہبی اقلیتوں کے حقوق اور ذمہ داریوں کو آئینی تحفظ بخشا۔ہ

 ۔ عہد نبوی صلى الله عليه وسلم میں غیر مسلموں کے حقوق کا تحفظہ3

 :میثاقِ مدینہ کو عہدِ نبوی صلى الله عليه وسلم میں انسانی حقوق کا اولین دستاویز قرار دیا جاسکتا ہے۔ اس میں صاف الفاظ میں ذکر کیا گیا

ؤُْمِنِينَ، لِلْيَهُودِ دِينُهُمْ وَلِلْمُسْلِمِينَ دِينُهُمْ 
ْ

ةٌ مَعَ الّ مه
ُ
 4وَإِنه يَهُودَ بَنِي عَوْفٍ أ

 "اور بنی عوف کے یہود مسلمانوں کے ساتھ ایک امت شمار ہوں گے۔ یہود کے لیے ان کا دین اور مسلمانوں کے لیے ان کا دین ہوگا۔"

ین نے بھی اس کو اقلیتوں ہیہ عبارت نہ صرف مذہبی آزادی کی ضمانت فراہم کرتی ہے بلکہ مسلم معاشرے میں اقلیتوں کی آئینی حیثیت کی بھی وضاحت کرتی ہے۔ جدید مفکر

 54کے حقوق کے تحفظ میں سب سے پہلی عملی مثال قرار دیا ہے۔ہ

 غزوات میں اقلیتوں کے لیے ہدایاتہ .4

ہبی شعائر کے احترام کی سختی سے تلقین ہغزوات وہ مرحلے تھے جہاں طاقت اور اقتدار کے استعمال کا براہِ راست سوال پیدا ہوتا تھا۔ مگر یہاں بھی اقلیتوں کے جان و مال اور مذ

 :کی گئی۔ ایک مشہور حدیث میں نبی اکرم صلى الله عليه وسلم نے فرمایا

ةِ   6مَنْ قَتَلَ مُعَاهَدًا لَمْ يَرَحْ رَائِحَةَ الْجَنه

 "جس نے کسی معاہد )غیر مسلم( کو قتل کیا، وہ جنت کی خوشبو بھی نہ پائے گا۔"



 94  ( ہ2025 ہجون ہ تاہ  ہجنوریہ)ہ 1 شمارہہ ہ ہ  ہ،ہ ہ5 ہ نقطہ جلہ

 کرنے سے منع فرمایا۔ ہاس نوعیت کے ارشادات غزوات کے عملی پس منظر میں بھی ملتے ہیں، جہاں آپ صلى الله عليه وسلم نے عورتوں، بچوں، عبادت گاہوں اور غیر جنگجو افراد پر حملہ

 اس پہلو نے اسلامی جنگی اخلاقیات کو دیگر تہذیبوں سے ممتاز کیا۔ہ

 مبحث دوم: غزوات النبی صلى الله عليه وسلم کا پیش منظرہ

ہجرت اور بالآخر دفاعی جہاد کے اصول سیرتِ طیبہ کے اس دورانیے میں جہاں ایک طرف انسانی وقار کی پامالی اور ظلم و استبداد کی انتہا تھی، وہاں دوسری طرف اسلام نے صبر، 

 کشمکش نہ تھا، بلکہ عدل و انصاف اور انسانی آزادی کے قیام کی ایک الٰہی کو متعارف کروایا۔ یہ پس منظر اس حقیقت پر روشنی ڈالتا ہے کہ جہاد کوئی محض عسکری توسیع یا اقتدار کی

 تحریک تھی۔ہ

 مکہ میں مشرکین کے ظلم و ستہ۔ہ1

 :مکی دور میں مسلمانوں کو اذیت ناک مظالم کا سامنا رہا۔ قرآن ان حالات کو اس طرح بیان کرتا ہے

ذِي  ہَٱإِنَّ  َن ُوواْہ لَّ 
ِ  َہٱ فتَ 

 
وْمِ

اتِہٱ وہَ لمْوُ  وْمِ َ
َّہ لمْوُ  ُ

 
وبُواْہ ہلَمْ ہث ابُہ فلَهَُمہْ ي َ ُ ذَ ابُہ وَلهَُمہْ ج هََن َّمہَ عَ  ذَ ہِٱ  عَ 

رِي    7لَْْ

 "اب ہے۔یقیناً وہ لوگ جنہوں نے مومن مردوں اور مومن عورتوں کو ستایا پھر توبہ نہ کی، ان کے لیے جہنم کا عذاب ہے اور ان کے لیے جلنے کا عذ"

کی شکل میں ملتی ہے۔ ابن ہشام نے ان  ہان مظالم کی مثال حضرت بلالؓ پر دہکتی ریت میں شکنجہ، حضرت سمیہؓ اور یاسرؓ کی شہادت اور دیگر صحابہ پر اقتصادی و معاشرتی بائیکاٹ

 یہ مظالم اس امر کی غمازی کرتے ہیں کہ اسلام کا ابتدائی پیغام مکمل طور پر امن، صبر اور دعوتی روش پر قائم تھا۔ 8حالات کو "شدائدِ مکہ" کے عنوان سے ذکر کیا ہے۔ہ

 ہجرت مدینہ اور کفار کی سازشیہ ہ۔ہ2

نوں کو چین سے نہ رہنے دیا۔ ہہجرت دراصل ظلم و جبر کے خلاف ایک پرامن احتجاج اور نئے معاشرتی ڈھانچے کے قیام کی عملی صورت تھی۔ مگر قریش نے مدینہ میں بھی مسلما

 :قرآن نے ان کی سازشوں کو اس طرح واضح کیا

ۖ ُ وْ يُخْرِجُوكَ ۚ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ ٱللَّه
َ
وْ يَقْتُلُوكَ أ

َ
ذِينَ كَفَرُواْ لِيُثْبِتُوكَ أ كِرِينَ  وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ ٱله

ََٰ ُ خَيْرُ ٱلّْ 9وَٱللَّه
 

 اور اللہ ہاور وہ وقت یاد کرو جب کافر آپ کے ساتھ یہ سازش کر رہے تھے کہ آپ کو قید کر دیں یا قتل کر دیں یا نکال دیں، اور وہ تدبیریں کرتے ہیں"

 "بھی تدبیر کرتا ہے اور اللہ سب سے بہتر تدبیر کرنے والا ہے۔

ن گمرری واٹ کے مطابق مدنی معاشرہ ابھرتے ہی مخالفین
کے لیے خطرہ محسوس ہونے لگا ہ ہیہ آیت مدینہ کی طرف ہجرت کے اسباب اور کفار کی متواتر مخالفت کا اشاریہ ہے۔ مون 

 10اور اسی وجہ سے انہوں نے عسکری دباؤ بڑھایا۔ہ



           95 سیرتِ نبوی صلى الله عليه وسلم کے غزواتی سیاق میں غیر اکثریتی گروہوں  کے قانونی و اخلاقی حقوق: فکری، شرعی اور تاریخی مطالعہ 
 

 ۔ جنگ کی اجازت اور قرآن کی ہدایاتہ3

 : نازل ہوئیاسلام نے تیرہ برس کی صبر آزما جدوجہد کے بعد جنگ کی اجازت دی، مگر وہ بھی دفاع اور ظلم کے ازالے کے لیے تھی۔ پہلی اجازت اس آیت میں

َ عَلَىَٰ نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ  هُمْ ظُلِمُواْ وَإِنه ٱللَّه نه
َ
ذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأ ذِنَ لِله

ُ
 11أ

 "اجازت دی گئی ان لوگوں کو جن پر جنگ مسلط کی گئی ہے، کیونکہ ان پر ظلم کیا گیا اور بے شک اللہ ان کی مدد کرنے پر قادر ہے۔"

اسی طرح جنگ کے اصول  ہ12۔ہامام طبری نے اس آیت کو جہاد کی مشروعیت کی اولین دلیل قرار دیا اور فرمایا کہ یہ اجازت ظلم کے خلاف تھی نہ کہ طاقت کے اظہار کے لیےہ

13بیان کرتے ہوئے قرآن نے حد سے تجاوز، قتلِ عام اور عبادت گاہوں کی تباہی سے روکا۔ہ
 

 ۔ جہاد کا مقصد اور حدودہ4

 :جہاد کا مقصد ظلم کا ازالہ اور دین کی آزادی کو قائم کرنا تھا۔ قرآن کہتا ہے

 ِ هُ ۥلِلَّه ينُ كُلُّ ىَٰ لََ تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ ٱلدِِ تِلُوهُمْ حَته
َٰ
 14وَقَ

 "اور ان سے لڑو یہاں تک کہ فتنہ باقی نہ رہے اور دین مکمل طور پر اللہ کے لیے ہو جائے۔"

تشکیل دینا ہے جس میں عدل قائم ہو۔ یہاں "فتنہ" سے مراد ظلم و جبر اور مذہبی آزادی کی سلبی کیفیت ہے۔ چنانچہ جہاد کا مقصد طاقت حاصل کرنا نہیں بلکہ ایک ایسا معاشرہ ہ

 15ہے۔امام شاطبی نے جہاد کی حکمت کو مقاصدِ شریعت میں شامل کرتے ہوئے اسے "حفظِ دین" کے ذیل میں شمار کیا 

 مبحث سوم: حالت جنگ میں بھی اعتدال کا حکہ

ذردی، عدل اور اعتدال کو ترک کرنے کی اجازت نہیں دیتی۔ ہ یہ مبحث دراصل اسلامی تعلیمات کی اس اساس کو اجاگر کرتا ہے جو حالتِ جنگ جیسے نازک مواقع پر بھی انسانی ہم

کر اس کے ساتھ ایسے اخلاقی و شرعی ضوابط جوڑ دیے جو ہ ہدیگر تہذیبوں میں جنگ کا اصول "غلبہ" اور "اقتدار" تھا، مگر اسلام نے جنگ کو محض ایک دفاعی اقدام قرار دے

  منفرد بناتا ہے۔ہاسے محض عسکری تصادم سے بلند کر کے ایک دینی فریضہ اور اخلاقی عمل بنا دیتے ہیں۔ یہی پہلو اسلامی غزوات کو تاریخ کے دیگر معرکوں سے

 ۔ قرآن میں اعتدال کی تلقینہ1

 قرآن مجی نے جنگ کے موقع پر بھی حد سے بڑھنے سے منع کیا اور یہ اصول دیا کہ جنگ کا مقصد ظلم کو روکنا ہے، نہ کہ خود ظلم بن جانا۔ہ

عُْتَدِينَ 
ْ

َ لََ يُحِبُّ ٱلّ تِلُونَكُمْ وَلََ تَعْتَدُوٓا۟ ۚ إِنه ٱللَّه
َٰ

ذِينَ يُقَ ِ ٱله تِلُوا۟ فِى سَبِيلِ ٱللَّه
َٰ
 16وَقَ

 "تا۔اور اللہ کی راہ میں ان لوگوں سے جنگ کرو جو تم سے جنگ کرتے ہیں، مگر زیادتی نہ کرو، بے شک اللہ زیادتی کرنے والوں کو پسند نہیں کر"



 96  ( ہ2025 ہجون ہ تاہ  ہجنوریہ)ہ 1 شمارہہ ہ ہ  ہ،ہ ہ5 ہ نقطہ جلہ

گرانا اور ظلم کے ساتھ قوت استعمال ہامام فخر الدین رازی نے اس آیت کی تفسیر میں لکھا کہ "اعتداء" سے مراد عورتوں، بچوں اور غیر جنگجوؤں کو قتل کرنا، عبادت گاہوں کو ہ

 اس سے واضح ہوتا ہے کہ اسلام نے جنگ کو بھی اخلاقیات کے دائرے میں رکھا۔ہ 17کرنا ہے۔ہ

 ۔ جنگ میں قتل کی ممانعہ2

 :نبی کریم صلى الله عليه وسلم نے بارہا غیر جنگجو افراد کے قتل سے منع فرمایا۔ صحیح مسلم میں ہے

، وَلََ تَقْتُلُوا شَيْخًا فَانِيًا، وَلََ طِفْلًً، وَ  ِ ةِ رَسُولِ اللَّه ِ وَعَلَى مِله ِ وَبِاللَّه ةً انْطَلِقُوا بِاسْمِ اللَّه
َ
 18لََ صَغِيرًا، وَلََ امْرَأ

 "اللہ کے نام سے نکلو، اللہ کے لیے اور رسول اللہ کی ملت پر۔ کسی بوڑھے، بچے، چھوٹے اور عورت کو قتل نہ کرو۔"

 19 و انسانی بنیادوں پر قائم ہے۔ہامام نووی نے اس پر تبصرہ کرتے ہوئے کہا کہ یہ ممانع اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ اسلام کی جنگی پالیسی محض عسکری نہیں بلکہ اخلاقی

 ۔ غیر مسلموں کے لیے رحمت کا حکہ3

 :قرآن نے نبی اکرم صلى الله عليه وسلم کو "رحمت للعالمین" قرار دیا

لَمِينَ  لْعََٰ كَ إِلَه رَحْمَةً لِِ
َٰ
رْسَلْنَ

َ
 20وَمَآ أ

 "اور ہم نے آپ کو تمام جہانوں کے لیے رحمت بنا کر بھیجا ہے۔"

لقََااءہُ" :یہ صفت حالتِ جنگ میں بھی برقرار رہی۔ فتح مکہ کے موقع پر، جب انتقام کا سب سے زیادہ موقع تھا، آپ صلى الله عليه وسلم نے فرمایا الطُّ  ُ ُ
ٔانَ ْ  ، یعنی "جاؤ، تم سب آزاد ہ"اذْهَن ُووا ف َ

نبی صلى الله عليه وسلم اور آپ کے  ہیہی وہ رحمت ہے جس نے غیر مسلموں کو بھی اسلام کی طرف مائل کیا۔ ول ڈیورانٹ نے لکھا کہ اسلام کی تیز رفتار اشاعت کا سب سے بڑا سبب 21۔ہ"ہو

 22اصحاب کی انسانیت نواز روش تھی۔ہ

 ۔ صحابہ کرام کی عملی اطاعتہ4

 :صحابہ کرام نے ان تعلیمات پر عملی طور پر سختی سے عمل کیا۔ حضرت ابوبکر صدیقؓ نے جب لشکر اسامہ کو رخصت کیا تو نصیحت فرمائی

ا، وَلََ كَبِيرًا هَرِمًا، وَلََ تَقْطَعُوا شَجَرًا مُثْمِرًا، وَلََ تُخَرِِبُوا عَامِ  ةً، وَلََ صَبِيًّ
َ
 23رًا لََ تَقْتُلُوا امْرَأ

 "کسی عورت، بچے، بوڑھے کو قتل نہ کرنا، پھل دار درخت نہ کاٹنا اور آباد بستی کو ویران نہ کرنا۔"

قانون الاقوامی  بین  جدید  اصول  یہ  نزدیک  کے  محققین  معاصر  رہیں۔  ماخذ  بنیادی  کا  ضابطوں  جنگی  بھی  میں  عہد  اسلامی  کے  بعد  ہدایات   International) یہ 

Humanitarian Law) 24سے صدیوں پہلے کے ہیں۔ہ 



           97 سیرتِ نبوی صلى الله عليه وسلم کے غزواتی سیاق میں غیر اکثریتی گروہوں  کے قانونی و اخلاقی حقوق: فکری، شرعی اور تاریخی مطالعہ 
 

 مبحث چہارم: نبی کریم صلى الله عليه وسلم کے غزوات کی تعدادہ

اور اقسام کے حوالے سے بھی اہلِ علم کے درمیا کا ذکر ایک مرکزی مقام رکھتا ہے، وہاں ان کی تعداد  ن تفصیلی مباحث ہوئے ہیں۔ اسلامی تاریخ نویسی میں جہاں غزوات 

اُس جامع حکمتِ عملی کا حصہ تھے جو نبی اکرم صلى الله عليه وسلم نے ہ دینِ حق کے قیام اور ظلم کے ازالے کے لیے ہغزوات کو صرف عسکری معرکہ سمجھنا درست نہیں، بلکہ یہ دراصل 

 انداز میں پیش کیا جاتا ہے۔ہ اختیار فرمائی۔ اس باب میں غزوہ اور سریہ کے فرق، غزوات کی تعداد پر اختلاف، صحابہ کرام کی روایات اور ابن کثیر کی رائے کو تحقیقی

 ۔ غزوہ اور سریہ کا فرقہ1

کہا جاتا ہے جو آپ صلى الله عليه وسلم کی  محدثین اور مؤرخین نے واضح کیا ہے کہ "غزوہ" اس جنگ کو کہا جاتا ہے جس میں نبی کریم صلى الله عليه وسلم بنفسِ نفیس شریک ہوں، جبکہ "سریہ" اس مہم کو

 :اجازت یا حک سے صحابہ کرام کی قیادت میں روانہ کی گئی ہو۔ حافظ ابن حجر عسقلانی لکھتے ہیں

ةُ مَا بَعَثَ بِهَا وَلَمْ يَشْهَدْهَا  رِيه بِيُّ صلى الله عليه وسلم بِنَفْسِهِ كَائِنًا مَا كَانَ، وَالسه  25وَالْغَزْوُ مَا وَقَعَ فِيهِ النه

غزوہ وہ ہے جس میں نبی کریم صلى الله عليه وسلم بنفسِ نفیس شریک ہوں، خواہ اس میں جنگ ہو یا نہ ہو، اور سریہ وہ ہے جو آپ صلى الله عليه وسلم نے بھیجی لیکن خود شریک ہ"

 "نہ ہوئے۔

 اس فرق کو سامنے رکھے بغیر غزوات کی تعداد کے بارے میں پائی جانے والی آراء کو سمجھنا ممکن نہیں۔ہ

 ۔ غزوات کی تعداد پر اختلافہ2

 ہ27، اور بعض کے نزدیک یہ تعداد 25غزوات کا ذکر کیا ہے، بعض نے  19غزوات کی تعداد کے حوالے سے مؤرخین اور محدثین کے درمیان اختلاف پایا جاتا ہے۔ بعض نے 

 27بیان کی ہے۔ہ ہ29دوسری طرف امام واقدی نے بعض اضافی معرکوں کو بھی شامل کر کے تعداد ہ ہ26غزوات کا ذکر کیا۔ہ ہ27میں ہ ہالطبقات الکبری ہہے۔ امام ابن سعد نے اپنی ہ

رخین نے انہیں غزوات میں ہاختلاف کی بنیاد دراصل یہ ہے کہ بعض معرکوں میں نبی کریم صلى الله عليه وسلم عملاً میدان میں تشریف لے گئے لیکن وہاں قتال پیش نہ آیا، لہٰذا بعض مؤ

 شمار کیا اور بعض نے نہیں۔ہ

 ۔ صحابہ کرام کی روایاتہ3

 :صحابہ کرام کی روایات بھی غزوات کی تعداد کے تعین میں بنیادی حیثیت رکھتی ہیں۔ حضرت زید بن ارقمؓ فرماتے ہیں

ِ صلى الله عليه وسلم تِسْعَ عَشْرَةَ غَزْوَةً، شَهِدْتُ مِنْهَا سَبْعَ عَشْرَةَ   28غَزَا رَسُولُ اللَّه



 98  ( ہ2025 ہجون ہ تاہ  ہجنوریہ)ہ 1 شمارہہ ہ ہ  ہ،ہ ہ5 ہ نقطہ جلہ

 "رسول اللہ صلى الله عليه وسلم نے انیس غزوات کیے، میں ان میں سے سترہ میں حاضر رہا۔"

 یہ اختلاف دراصل اس بات پر منحصر ہے کہ راوی نے کن معرکوں کو غزوہ شمار کیا۔ہ 29اسی طرح حضرت جابر بن عبداللہؓ سے مروی ہے کہ غزوات کی تعداد اکیس تھی۔ہ

 ۔ حافظ ابن کثیر کی رائےہ4

 : ہیںحافظ ابن کثیر نے غزوات کی تعداد کے حوالے سے مختلف آراء کا ذکر کرنے کے بعد ان سب کو جمع کرتے ہوئے ایک جامع رائے قائم کی۔ وہ لکھتے

هَا سَبْعٌ وَعِشْرُونَ غَزْوَةً، لَمْ يَقَعِ الْقِتَالُ إِلَه فِي تِسْعٍ مِنْهَا  نه
َ
حِيحُ أ  وَالصه

 "30صحیح بات یہ ہے کہ غزوات کی تعداد ستائیس ہے، اور ان میں قتال صرف نو میں پیش آیا۔"

اور مخالفین کو پیغام دینا مقصود ہابن کثیر کی یہ رائے اس بات کو واضح کرتی ہے کہ غزوات کی اصل غرض محض جنگ نہ تھی، بلکہ بعض مواقع پر محض سیاسی و دفاعی حکمت عملی ہ

 تھا۔

 مبحث پنجم: غزوات النبی صلى الله عليه وسلم اور اقلیتوں کے حقوقہ

و اخلاقی ضا اقوام کے حقوق سلب کر لیتی ہیں، مگر نبی اکرم صلى الله عليه وسلم کے غزوات ایک ایسے عدالتی  انجام پائے جنگ کے ہنگامے میں عموماً طاقتور قومیں مغلوب  بطے کے تحت 

ار میں اسلامی ریاستوں کے لیے ایک عملی دستور بن ہجنہوں نے اقلیتوں کے حقوق کو بھی محفوظ رکھا۔ مذہب، جان، مال اور معاشرتی آزادی کے پہلو سے یہ مثالیں بعد کے ادو

 گئیں۔

 ۔ مذہبی حقوقہ1

 :نبی اکرم صلى الله عليه وسلم نے غیر مسلموں کو ان کے مذہبی عقائد و عبادات کی آزادی عطا کی۔ میثاقِ مدینہ میں صاف الفاظ درج ہیں

ؤُْمِنِينَ، لِلْيَهُودِ دِينُهُمْ وَلِلْمُسْلِمِينَ دِينُهُمْ 
ْ

ةٌ مَعَ الّ مه
ُ
 31وَإِنه يَهُودَ بَنِي عَوْفٍ أ

 "اور بنی عوف کے یہود مسلمانوں کے ساتھ ایک امت شمار ہوں گے، یہود کے لیے ان کا دین اور مسلمانوں کے لیے ان کا دین ہوگا۔"

 : آیایہ دستوری اصول غزوات کے دوران بھی برقرار رہا۔ حتیٰ کہ جنگی حالات میں بھی عبادت گاہوں کی حرمت کا لحاظ رکھا گیا، جیسا کہ قرآن میں

جِدُ  تٌ وَمَسََٰ مِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوََٰ مَتْ صَوََٰ هُدِِ اسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ له ِ ٱلنه  (۔22:40)الحج  وَلَوْلََ دَفْعُ ٱللَّه

 یہ آیت واضح کرتی ہے کہ جہاد کا ایک مقصد یہ بھی تھا کہ مختلف مذاہب کی عبادت گاہیں محفوظ رہیں۔ہ



           99 سیرتِ نبوی صلى الله عليه وسلم کے غزواتی سیاق میں غیر اکثریتی گروہوں  کے قانونی و اخلاقی حقوق: فکری، شرعی اور تاریخی مطالعہ 
 

 ۔ جانی حقوقہ2

 :اسلامی تعلیمات میں غیر مسلم رعایا کی جان کو ویسا ہی محترم سمجھا گیا جیسا کہ مسلمانوں کی جان کو۔ نبی کریم صلى الله عليه وسلم نے فرمایا

ةِ   32مَنْ قَتَلَ مُعَاهَدًا لَمْ يَرَحْ رَائِحَةَ الْجَنه

 "جس نے کسی معاہد )ذمی یا غیر مسلم شہری( کو قتل کیا وہ جنت کی خوشبو بھی نہ پائے گا۔"

ن کو مکمل تحفظ بخشا۔ اس پہلو نے یہ اصول میدانِ جنگ میں بھی قائم رہا۔ نبی اکرم صلى الله عليه وسلم نے غیر جنگجو افراد کو قتل کرنے سے منع فرمایا اور بچوں، عورتوں اور بوڑھوں کی جا

 اسلامی جنگی اخلاقیات کو دیگر مذاہب و تہذیبوں سے ممتاز کیا۔

 ۔ جان و مال کا تحفظہ3

 :اکرم صلى الله عليه وسلم نے فرمایا اسلامی شریعت میں اقلیتوں کے مال کی حفاظت بھی اسی طرح لازم قرار دی گئی جس طرح مسلمانوں کے مال کی۔ صحیح بخاری میں آتا ہے کہ نبی

 
َ
خَذَ مِنْهُ شَيْئًا بِغَيْرِ طِيبِ نَفْسٍ فَأ

َ
وْ أ

َ
فَهُ فَوْقَ طَاقَتِهِ أ وْ كَله

َ
وِ انْتَقَصَهُ أ

َ
 33نَا حَجِيجُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَنْ ظَلَمَ مُعَاهَدًا أ

دن ہ ہجو شخص کسی معاہد پر ظلم کرے یا اس کے حق میں کمی کرے یا اس پر طاقت سے زیادہ بوجھ ڈالے یا اس سے کوئی چیز زبردستی لے تو قیامت کے"

 "میں اس کے خلاف مقدمہ لڑوں گا۔

 داری کے ساتھ حفاظت کریں۔ہ یہ ہدایت اس بات کا ثبوت ہے کہ اقلیتوں کے اموال بھی جنگی یا پُرامن حالات میں محفوظ تھے اور مسلمانوں پر لازم تھا کہ ان کی امانت

 ۔ حضرت ابو بکر صدیق کی ہدایاتہ4

 :نبی کریم صلى الله عليه وسلم کے بعد خلفائے راشدین نے بھی انہی اصولوں کی پاسداری کی۔ حضرت ابوبکر صدیقؓ نے جب لشکر اسامہ کو رخصت کیا تو فرمایا

ا وَلََ كَبِيرًا هَرِمًا، وَلََ تَقْطَعُوا شَجَرًا مُثْمِرًا، وَلََ تُخَرِِبُوا عَامِرً  ةً وَلََ صَبِيًّ
َ
كَلَةٍ لََ تَقْتُلُوا امْرَأ

ْ
 34ا، وَلََ تَذْبَحُوا شَاةً وَلََ بَعِيرًا إِلَه لَِّأ

اونٹ کو ذبح نہ کرناہ" یا  اور کسی بکری  ویران نہ کرنا  کو  دار درخت نہ کاٹنا، آباد بستی  اور بوڑھے کو قتل نہ کرنا، پھل  مگر کھانے کے ہ ہکسی عورت، بچے 

 "لیے۔

 ۔ہیہ ہدایات خلفائے راشدین کے عہد میں بھی اس بات کا عملی مظہر ہیں کہ اقلیتوں کے حقوق صرف نظری نہیں بلکہ عملی صورت میں نافذ کیے گئے



 100  ( ہ2025 ہجون ہ تاہ  ہجنوریہ)ہ 1 شمارہہ ہ ہ  ہ،ہ ہ5 ہ نقطہ جلہ

ہمبحث ششم: غزوات النبی صلى الله عليه وسلم اور اقلیتوں کے حقوق کا اجتماعی خاکہہ
کا بیا ان اصولوں  و معاشرت کے  اور اقلیتوں کے حقوق کے موضوع پر گفتگو محض ایک تاریخی مطالع نہیں بلکہ اسلامی تہذیب  کو ہغزواتِ نبوی صلى الله عليه وسلم  ن ہے جو انسانیت 

 بھی غیر مسلموں کے بنیادی انسانی حقوق نہ ہوسعتِ قلب، اعتدال اور ہمہ گیری عطا کرتے ہیں۔ سیرتِ طیبہ کے مختلف پہلو ہمیں یہ بتاتے ہیں کہ جنگ جیسے سخت حالات میں

و مال کا تحفظ، عبادات کی ادہ ائیگی کی آزادی، معاہدات کی ہصرف تسلیم کیے گئے بلکہ ان کے تحفظ کے لیے شرعی و عملی اقدامات کیے گئے۔ اس ضمن میں مذہبی آزادی، جان 

ہاور معاشرتی و معاشی حقوق جیسے اصول نہایت وضاحت کے ساتھ سامنے آتے ہیں۔ہپاسداری، قیدیوں کے ساتھ حسنِ سلوک، ظلم سے بچاؤ، عدالتی انصاف، 

 ۔مذہبی آزادیہ1

 :قرآنِ حکیم نے مذہب کی آزادی کے اصول کو بنیاد بنایا

ينِ   35لََٓ إِكْرَاهَ فِي الدِِ

ہ"دین میں کوئی جبر نہیں۔"

 :یہی اصول عہدِ نبوی صلى الله عليه وسلم میں غیر مسلموں کے ساتھ برتا گیا۔ مستشرق مارگولیوث نے لکھا کہ

“The Prophet granted freedom of conscience and religious practice to the non-Muslims 

36under his rule.” 

ہ"نبی اکرم صلى الله عليه وسلم نے اپنے زیرِ حکومت غیر مسلموں کو ضمیر اور مذہبی عمل کی آزادی عطا کی۔"

 جانی حقوقہ ۔2

 :نبی اکرم صلى الله عليه وسلم نے واضح فرمایا

ةِ   37مَنْ قَتَلَ مُعَاهَدًا لَمْ يَرَحْ رَائِحَةَ الْجَنه

ہ"جس نے کسی معاہد )غیر مسلم( کو قتل کیا، وہ جنت کی خوشبو بھی نہ پائے گا۔"

 یہ حدیث جنگی ماحول میں بھی انسانی جان کے تحفظ کو مرکزیت دیتی ہے۔ہ



           101 سیرتِ نبوی صلى الله عليه وسلم کے غزواتی سیاق میں غیر اکثریتی گروہوں  کے قانونی و اخلاقی حقوق: فکری، شرعی اور تاریخی مطالعہ 
 

 عبادتی حقوقہ ۔3

 :صلحِ حدیبیہ کے بعد بھی مشرکین کو اپنے مذہبی مراسم کی ادائیگی کی آزادی حاصل رہی۔ قرآن نے کہا

مَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدُ  هُدِِ اسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ له ِ النه  38وَلَوْلََ دَفْعُ اللَّه

ہ"اگر اللہ لوگوں کو ایک دوسرے کے ذریعے نہ روکتا تو خانقاہیں، کلیسا، عبادت خانے اور مساجد ڈھا دیے جاتے۔"

 یہ آیت غیر مسلم عبادت گاہوں کے تحفظ کو شرعی اصول کے طور پر بیان کرتی ہے۔ہ

 معاہداتی حقوقہ ۔4

 گئے۔ مستشرق ول ڈیورانٹ صلحِ حدیبیہ، میثاقِ مدینہ اور دیگر معاہدات اس بات کی دلیل ہیں کہ غیر مسلم فریقوں کے ساتھ کیے گئے وعدے مقدس اور واجب التعظیم سمجھہ

 :لکھتے ہیں

“The treaties made by Muhammad were observed with a faithfulness rare in the 

annals of history.”39 

ہ"محمد صلى الله عليه وسلم کے کیے گئے معاہدات کو ایسی وفاداری کے ساتھ نبھایا گیا جو تاریخ میں کم ہی ملتی ہے۔"

 اسیری حقوقہ ۔5

 :قیدیوں کے بارے میں قرآن میں حک آیا

سِيرًا 
َ
هِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأ عَامَ عَلَىَٰ حُبِِ  40وَيُطْعِمُونَ الطه

ہ"وہ اللہ کی محبت میں مسکین، یتیم اور قیدی کو کھانا کھلاتے ہیں۔"

 اس آیت سے ظاہر ہے کہ قیدی بھی دشمن ہونے کے باوجود رحم و شفقت کے مستحق ہیں۔ہ

 ظلم سے حفاظتہ ۔ہ6

 :نبی کریم صلى الله عليه وسلم نے فرمایا

ةِ 
َ
َرْأ عِيفَيْنِ: الْيَتِيمِ وَالّْ حَرِجُِ حَقه الضه

ُ
ي أ هُمه إِنِِ  41الله

ہ"میں تمہیں دو کمزوروں: یتیم اور عورت کے حق میں اللہ سے ڈراتا ہوں۔"



 102  ( ہ2025 ہجون ہ تاہ  ہجنوریہ)ہ 1 شمارہہ ہ ہ  ہ،ہ ہ5 ہ نقطہ جلہ

 اس عمومی تعلیم میں غیر مسلم بھی شامل ہیں، کیونکہ ظلم سے حفاظت اسلام کا عمومی اصول ہے۔ہ

 عدالتی حقوقہ ۔7

 : اللہ لکھتے ہیںمیثاقِ مدینہ کی دفعات میں غیر مسلموں کو عدالتی مساوات عطا کی گئی، جسے جدید محققین "اسلامی آئینِ شہریت" قرار دیتے ہیں۔ محمد حمید

42Muslims alike.”-The Constitution of Medina guaranteed legal equality to Muslims and non“ 

ہ"میثاقِ مدینہ نے مسلمانوں اور غیر مسلموں دونوں کو مساوی عدالتی حقوق عطا کیے۔ہ"

ہمعاشرتی و معاشی حقوقہ ۔8

 : ہیںغیر مسلم رعایا پر زکوٰۃ فرض نہ تھی بلکہ ان سے صرف جزیہ لیا جاتا، اور بدلے میں ان کی جان و مال کی حفاظت کی جاتی۔ ابنِ قیم لکھتے

ُسْلِمُونَ يَكْفُونَهُمْ وَيَحْمُونَهُمْ  ونَ الْجِزْيَةَ عَنْ يَدٍ وَهُمْ صَاغِرُونَ، وَالّْ هُمْ يُؤَدُّ نه
َ
 43وَأ

ہ"وہ جزیہ دیتے ہیں اور مسلمان ان کے کفیل اور محافظ ہوتے ہیں۔"

 ہیں۔ہیہ اصول غیر مسلموں کی معاشرتی و معاشی زندگی کو تحفظ فراہم کرتے ہیں اور ان کے ساتھ انصاف پر مبنی بقائے باہمی کا فریم ورک دیتے 

 مبحث ہفتم: سماوی مذاہب کے مشترکات اور اسلام کے امتیازاتہ

کی رعایت کو موضوع ہ ہیہ مبحث اس پورے تحقیقی جائزے کا نچوڑ ہے جس میں غزواتِ نبوی صلى الله عليه وسلم کے پس منظر، ان کے اخلاقی و دینی اصول اور بالخصوص اقلیتوں کے حقوق

ہم کرتی ہیں جس میں عدل، رحمت اور انسانی مساوات ہبنایا گیا۔ حاصل کلام یہی ہے کہ اسلامی جنگی اخلاقیات محض عسکری تصادم تک محدود نہیں بلکہ وہ ایک ایسا جامع نظام فراہ

 و کردار کو مدنظر رکھنا ناگزیر ہے۔ بنیادی حیثیت رکھتے ہیں۔ اس پہلو کو سمجھنے کے لیے ابراہیمی ادیان کے تقابلی مطالعے، اسلام کے اصولِ توحید اور نبی کریم صلى الله عليه وسلم کے سیرت

 ۔ ابراہیمی ادیان کی مشترکات اور اختلافاتہ1

 بنیادی مشترکہ اصول ایک خدا یہودیت، عیسائیت اور اسلام تینوں توحیدی ادیان ہیں اور ان سب کا تعلق حضرت ابراہیمؑ کی نسبت سے "ابراہیمی مذاہب" کہلاتا ہے۔ ان میں

 :میں۔ قرآن نے اس اشتراک کو یوں بیان کیا ہکی پرستش اور اخلاقی تعلیمات ہیں۔ تاہم، اختلافات بھی موجود ہیں، خصوصاً الوہیت کے تصور اور نبوت کی توالی

 َ لَه نَعْبُدَ إِلَه ٱللَّه
َ
بِ تَعَالَوْا۟ إِلَىَٰ كَلِمَةٍٍۢ سَوَآءٍٍۢ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أ

َٰ
هْلَ ٱلْكِتَ

َ
أ

 44قُلْ يََٰٓ

 "کہہ دیجیے: اے اہلِ کتاب! آؤ ایک ایسے کلمے کی طرف جو ہمارے اور تمہارے درمیان یکساں ہے، کہ ہم اللہ کے سوا کسی کی عبادت نہ کریں۔"



           103 سیرتِ نبوی صلى الله عليه وسلم کے غزواتی سیاق میں غیر اکثریتی گروہوں  کے قانونی و اخلاقی حقوق: فکری، شرعی اور تاریخی مطالعہ 
 

 قدرِ مشترک اخلاقی تصورِ یہ آیت اس بات پر روشنی ڈالتی ہے کہ مذاہبِ ابراہیمی میں توحید ایک مشترکہ قدر ہے۔ مغربی محقق کیرن آرمسٹرانگ کے مطابق ان ادیان میں

 45عدل ہے، مگر اسلام نے اسے زیادہ ہمہ گیر بنایا۔ہ

 ۔ اسلام کی جامعیت اور توحید کا اصولہ2

  کے بغیر کوئی نجات ممکن نہیں۔ہاسلام کی امتیازی خصوصیت اس کی جامعیت اور اصولِ توحید ہے۔ قرآن مجی نے بارہا واضح کیا کہ اللہ ہی خالق و مالک ہے اور اس کی اطاعت

كُمْ فَٱعْبُدُونِ  نَا۠ رَبُّ
َ
أ حِدَةًًۭ وَ ةًًۭ وََٰ مه

ُ
تُكُمْ أ مه

ُ
ذِهِۦٓ أ  46إِنه هََٰ

 "یقیناً یہ تمہاری امت ایک ہی امت ہے اور میں تمہارا رب ہوں، پس میری ہی عبادت کرو۔"

اس اصول نے اسلام کو ایک ایسا ہمہ گیر مذہب بنایا جو ہ 47امام ابن تیمیہ نے لکھا کہ اسلام نے شرک اور تثلیث کے تمام تصورات کو رد کرکے توحید کو انسانی فلاح کا محور قرار دیا۔ہ

 عقیدہ، اخلاق اور قانون سب کو اپنے اندر سمیٹے ہوئے ہے۔ہ

 ۔ نبی کریم صلى الله عليه وسلم کی رحمت اور غیر مسلموں کے حقوقہ3

کے لیے تھی۔ فتح مکہ ہنبی اکرم صلى الله عليه وسلم کو قرآن نے "رحمت للعالمین" قرار دیا ۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ آپ صلى الله عليه وسلم کی بعثت صرف مسلمانوں کے لیے نہیں بلکہ پوری انسانیت ہ

 :کے موقع پر آپ صلى الله عليه وسلم نے اپنے بدترین دشمنوں کو بھی معاف کردیا اور فرمایا

لَقَاءُ  نْتُمُ الطُّ
َ
 48اذْهَبُوا فَأ

 "جاؤ، تم سب آزاد ہو۔"

دار ہے کہ اسلام کی جنگی اور سیاسی پالیسی میں بھی اقلیتوں اور مخالفین کے حقوق کو بنیادی مقام حاصلہ  تھا۔ مؤرخ ول ڈیورانٹ نے لکھا کہ ہیہ طرزِ عمل اس حقیقت کا آئینہ 

 49اسلام کی فتوحات کو دوام نبی صلى الله عليه وسلم اور آپ کے اصحاب کی اسی رحمت اور عدل نے عطا کیا۔ہ

 ۔ اسلامی تعلیمات کی عالمگیریتہ4

 :اسلامی تعلیمات کسی خاص قوم یا نسل تک محدود نہیں، بلکہ ان کی وسعت پوری انسانیت کو محیط ہے۔ قرآن مجی میں ارشاد ہےہ

اسِ بَشِيرًًۭا وَنَذِيرًًۭ  لنه ةًًۭ لِِ
كَ إِلَه كَآفه

َٰ
رْسَلْنَ

َ
 50اہوَمَآ أ

 "اور ہم نے آپ کو سب لوگوں کے لیے خوشخبری دینے والا اور ڈرانے والا بنا کر بھیجا ہے۔"



 104  ( ہ2025 ہجون ہ تاہ  ہجنوریہ)ہ 1 شمارہہ ہ ہ  ہ،ہ ہ5 ہ نقطہ جلہ

وزیٹو کے مطابق یہ عالمگیریت مذہب کی اساس کو صرف عقیدے تک محدود نہیں رکھتی بلکہ سماج، معیشت، سیاست اور جنگی قوانین تک پھیلا دیتی ہے۔ معاصر اسکا پ لر جان ای 

 51ں سے کہیں پہلے کی چیز ہے۔ہاسلام نے عالمگیریت کو اخلاقی اور روحانی بنیادوں پر استوار کیا جو آج کے بین الاقوامی انسانی حقوق کے اصولو

ہخلاصۂ کلامہ
و سلامتی بلکہ عدل و انصاف پر ہغزواتِ نبوی صلى الله عليه وسلم کے تناظر میں اقلیتوں کے حقوق کا مطالع اسلامی تہذیب کے اس امتیاز کو نمایاں کرتا ہے کہ دینِ اسلام نے نہ صرف امن ہ

ل ہے، اور یہ حقیقت بالخصوص اس وقت زیادہ نمایاں ہوتی ہے ہمبنی معاشرتی و قانونی ڈھانچہ تشکیل دیا۔ نبی کریم صلى الله عليه وسلم کی حیاتِ مبارکہ کا ہر باب انسانیت کے لیے درسِ اعتدا

آزادی کو بنیادی حق قرار دیا۔ ہ ہجب ہم جنگ جیسے سخت حالات میں بھی غیر مسلموں کے حقوق کی حفاظت کو دیکھتے ہیں۔اسلامی تعلیمات کا امتیاز یہ ہے کہ انہوں نے مذہب کی

ِ اسہ ِ  الدِّي  
 

اهَ ف تصور کی اساس ہے کہ کسی بھی شخص کو اس کے مذہب پر مجبور نہیں کیا جاسکتا۔ عہدِ نبوی صلى الله عليه وسلم میں یہ اصول عملی صورت اختیار کرتا ہ ہسورۂ بقرہ کی آیت لَا إِكْرَ

کا اولین عملی دستاویز ہے ہ ادائیگی میں آزاد تھے۔ میثاقِ مدینہ اس آزادی  اور دیگر گروہ اپنے مذہبی شعائر کی  وہوں کو ایک اجتماعی جس نے مختلف گرہے، جہاں یہود، نصاری  

م صلى الله عليه وسلم نے غیر مسلم معاہد کو قتل ہوحدت میں ضم کیا لیکن ان کی مذہبی انفرادیت کو برقرار رکھا۔اس کے ساتھ ہی انسانی جان کی حرمت کو غیر معمولی اہمیت دی گئی۔ نبی اکرہ

 نہیں بلکہ اقلیتوں کی جانی حفاظت کا مستقل ضابطہ تھا۔ غزوات کے دوران کرنے والے کے لیے جنت کی خوشبو سے بھی محرومی کی وعید دی۔ یہ اعلان محض ایک اخلاقی نصیحت

اسلام کو دیگر قدیم تہذیبوں سے ممتاز بھی اس اصول کی پاسداری کی گئی کہ غیر مقاتلین کو قتل نہ کیا جائے، عورتوں، بچوں اور راہبوں کو گزند نہ پہنچائی جائے۔ اس رویے نے ہ

 اللہ ہآنے کو مقصد سمجھتی تھیں۔غیر مسلموں کے عبادتی حقوق بھی اسلامی تعلیمات کا حصہ رہے۔ قرآن نے کلیسا، خانقاہ اور مسجد سب کی حفاظت کو کیا جو جنگ میں محض غالب

اج کے خلاف تھی۔ اسی طرح کی سنت قرار دیا۔ نبی کریم صلى الله عليه وسلم کی سیرت سے واضح ہے کہ غیر مسلموں کے مذہبی مقامات کی پامالی یا ان کی عبادت میں رکاوٹ اسلام کے مز

سے نبھایا گیا۔ مستشرقین نے بھی اس ہ ہمعاہداتی حقوق کی پاسداری بھی نبوی صلى الله عليه وسلم سیرت کا نمایاں پہلو ہے۔ صلحِ حدیبیہ ہو یا میثاقِ مدینہ، ہر معاہدہ پوری دیانت اور ذمہ داریہ

، خواہ اس میں وقتی طور پر مسلمانوں کے لیے سختی ہی کیوں نہ ہو۔اسیروں کے ساتھ حسنِ سلوک ہپہلو کو سراہا کہ نبی اکرم صلى الله عليه وسلم نے معاہدات کو غیر معمولی وفاداری سے پورا کیا

مسلمانوں نے قیدیوں کو اپنے کھانے پر بھی اسلامی جنگی اخلاقیات کا حصہ رہا۔ قرآن نے قیدی کو کھانا کھلانے کو نیکی قرار دیا۔ تاریخ میں ہمیں ایسے واقعات ملتے ہیں جہاں ہ

حصہ ہے۔ یتیم، عورت ۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ دشمنی اور قید کی حالت میں بھی ان کی انسانی حرمت قائم رکھی گئی۔ ظلم سے حفاظت کا اصول بھی اسی تسلسل کا ہمقدم رکھا

مل تھے، کیونکہ اسلام کا عدل کسی مذہب یا نسل ہاور کمزور کی حفاظت کو نبی صلى الله عليه وسلم نے اپنی اُمت پر اللہ کے خوف کے ساتھ لازم قرار دیا۔ اس عمومی اصول میں غیر مسلم بھی شاہ

ف تک رسائی حاصل ہے۔ نبی اکرم صلى الله عليه وسلم ہکی قید میں نہیں آتا۔عدالتی حقوق کا پہلو بھی نہایت اہم ہے۔ میثاقِ مدینہ نے واضح کیا کہ تمام شہری برابر ہیں اور سب کو عدالتی انصا

مات میں بھی عدل و انصاف کی ایک ہی کسوٹی استعمال کی گئی۔ یہ حقیقت آج کے جدید قانونی ڈھانچوں کے لیے کے فیصلے اس بات کی گواہی دیتے ہیں کہ غیر مسلموں کے مقدہ



           105 سیرتِ نبوی صلى الله عليه وسلم کے غزواتی سیاق میں غیر اکثریتی گروہوں  کے قانونی و اخلاقی حقوق: فکری، شرعی اور تاریخی مطالعہ 
 

اوہ و مال کی ہبھی رہنمائی فراہم کرتی ہے۔معاشرتی و معاشی حقوق کی ضمانت بھی اقلیتوں کو حاصل تھی۔ ان پر زکوٰۃ فرض نہ تھی بلکہ جزیہ لیا جاتا  ر اس کے بدلے ان کی جان 

 کے دیگر میدانوں میں سرگرم عمل رہ سکتے تھے۔ ابنِ قیم ہحفاظت مسلمانوں کی ذمہ داری سمجھی جاتی۔ اس کے نتیجے میں وہ نہ صرف محفوظ تھے بلکہ تجارت، زراعت اور معیشت

۔ان تمام اصولوں کا مجموعی تجزیہ یہ بتاتا اور دیگر فقہاء نے اس پہلو پر تفصیلی بحث کی ہے کہ مسلمانوں پر غیر مسلم رعایا کے تحفظ کی ذمہ داری اخلاقی اور شرعی طور پر لازم ہے

حقوق محض ایک وقتی حکمتِ عملی نہیں تھے بلکہ اسلام کی ہمہ گیر تعلیمات کا لازمی حصہ تھے۔ مذہبی آزادی سے لے کر عدالتی ہ ہہے کہ غزوات نبوی صلى الله عليه وسلم میں اقلیتوں کے

 انسانی حرمت  کیا بلکہ ان کیانصاف تک اور جانی تحفظ سے لے کر معاشرتی و معاشی حقوق تک، ہر پہلو اس بات کی شہادت دیتا ہے کہ اسلام نے غیر مسلموں کو نہ صرف تسلیم

ہنمائی فراہم کرتا ہے۔یوں غزوات نبوی ہکی ضمانت دی۔ اس نقطۂ نظر نے اسلام کو ایک ایسا آفاقی دین بنایا جو اپنی جامعیت اور عدل کی بنا پر ہر دور اور ہر معاشرے کے لیے ر

کہ طاقت کے استعمال میں بھی عدل و رحمت کو مقدم رکھنا اسلام کی بنیادی ہصلى الله عليه وسلم محض عسکری تصادم نہیں بلکہ اخلاقی اقدار کے حامل واقعات ہیں جنہوں نے یہ ثابت کیا ہ

ق، مذہبی آزادی اور سماجی انصاف ہپالیسی ہے۔ اقلیتوں کے حقوق کی یہ صورت گری آج کے عالمی تناظر میں بھی نہایت اہم ہے، کیونکہ اسلام کی سیرت اور تعلیمات انسانی حقوہ

کرتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ عصرِ حاضر میں بھی جب دنیا کثرت میں وحدت اور تنوع میں ہم آہنگی کی تلاش میں ہے، تو سیرتِ نبوی صلى الله عليه وسلم  ہکے باب میں ایک لازوال ماڈل فراہم

ہسے رہنمائی ناگزیر دکھائی دیتی ہے ہ

 

 حوالہ جات:ہ

 

1 Qurʾān, al-Aḥzāb 33:21 

2 Qāḍī ʿIyāḍ, al-Shifāʾ, Cairo: al-Maṭbaʿa al-Kubrā al-Amīrīya, 1314 AH, 1:112 

3 Al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismāʿīl, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī [Cairo: al-Maṭbaʿa al-Salafīya, 1400 AH], 1:1312 

4 Ibn Hishām, ʿAbd al-Malik, Sīra Ibn Hishām [Beirut: Dār Ibn Ḥazm, 1998], 1:502 

5 Watt, W. Montgomery, Muhammad at Medina [Oxford: Clarendon Press, 1956], 221 

6 Al-Qushīrī, Abū al-Ḥusayn, Muslim ibn Ḥajjāj, Ṣaḥīḥ Muslim [Nishāpūr: Dār al-Khilāfā al-ʿIlmīya, 1330 AH], 1:2722 

7 Qurʾān, al-Burūj 85:10 

8 Ibn Hishām, ʿAbd al-Malik, Sīra Ibn Hishām [Beirut: Dār Ibn Ḥazm, 1998], 1:268 

9 Qurʾān, al-Anfāl 8:30 

10 Watt, W. Montgomery, Muhammad at Medina [Oxford: Clarendon Press, 1956], 25 

11 Qurʾān, al-Ḥajj 22:39 

12 Al-Ṭabarī, Muḥammad ibn Jarīr, Tafsīr al-Ṭabarī [Cairo: Dār al-Maʿārif, 1954], 17:121 

13 Qurʾān, al-Baqara 2:190 



 106  ( ہ2025 ہجون ہ تاہ  ہجنوریہ)ہ 1 شمارہہ ہ ہ  ہ،ہ ہ5 ہ نقطہ جلہ
 

14 Qurʾān, al-Anfāl 8:39 

15 Al-Shāṭibī, Ibrāhīm ibn Mūsā, al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharīʿa [Cairo: al-Maktaba al-Tijāriya, 1914], 2:12 

16 Qurʾān, al-Baqara 2:190 

17 Al-Rāzī, Fakhr al-Dīn, Mafātīḥ al-Ghayb [Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī, 1420 AH], 5:192 

18 Al-Qushīrī, Abū al-Ḥusayn, Muslim ibn Ḥajjāj, Ṣaḥīḥ Muslim [Nishāpūr: Dār al-Khilāfā al-ʿIlmīya, 1330 AH], 

3:1731 

19 Al-Nawawī, Yaḥyā ibn Sharaf, al-Minhāj fī Sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim [Cairo: al-Maṭbaʿa al-Miṣrīya, 1929], 12:48 

20 Qurʾān, al-Anbiyāʾ 21:107 

21 Ibn Hishām, ʿAbd al-Malik, Sīra Ibn Hishām [Beirut: Dār Ibn Ḥazm, 1998], 2:412 

22 Durant, Will, The Story of Civilization [New York: Simon and Schuster, 1950], 4:201 

23 Al-Ṭabarī, Muḥammad ibn Jarīr, Tārīkh al-Ṭabarī [Cairo: Dār al-Maʿārif, 1960], 2:449 

24 Khadduri, Majid, War and Peace in the Law of Islam [Baltimore: Johns Hopkins Press, 1955], 92 

25 Ibn Ḥajar, Aḥmad ibn ʿAlī, Fatḥ al-Bārī [Cairo: al-Maṭbaʿa al-Salafīya, 1380 AH], 7:345 

26 Ibn Saʿd, Muḥammad, al-Ṭabaqāt al-Kubrā [Beirut: Dār Ṣādir, 1960], 2:7 

27 Al-Wāqidī, Muḥammad ibn ʿUmar, Kitāb al-Maghāzī [London: Oxford University Press, 1966], 1:12 

28 Al-Qushīrī, Abū al-Ḥusayn, Muslim ibn Ḥajjāj, Ṣaḥīḥ Muslim [Nishāpūr: Dār al-Khilāfā al-ʿIlmīya, 1330 AH], 

3:1245 

29 Al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismāʿīl, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī [Cairo: al-Maṭbaʿa al-Salafīya, 1400 AH], 5:405 

30 Ibn Kathīr, Ismāʿīl ibn ʿUmar, al-Bidāya wa al-Nihāya [Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmīya, 1985], 4:315 

31 Ibn Hishām, ʿAbd al-Malik, Sīra Ibn Hishām [Beirut: Dār Ibn Ḥazm, 1998], 1:502 

32 Al-Qushīrī, Abū al-Ḥusayn, Muslim ibn Ḥajjāj, Ṣaḥīḥ Muslim [Nishāpūr: Dār al-Khilāfā al-ʿIlmīya, 1330 AH], 

1:2722 

33 Al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismāʿīl, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī [Cairo: al-Maṭbaʿa al-Salafīya, 1400 AH], 4:2050 

34 Al-Ṭabarī, Muḥammad ibn Jarīr, Tārīkh al-Ṭabarī [Cairo: Dār al-Maʿārif, 1960], 2:449 

35 Qurʾān, al-Baqara 2:256 

36 Margoliouth, D. S., Mohammed and the Rise of Islam [New York: G.P. Putnam’s Sons, 1905], 217 

37 Al-Qushīrī, Abū al-Ḥusaīn, Muslim ibn Ḥajjāj, Ṣaḥīḥ Muslim [Nishāpūr: Dār al-Khilāfā al-ʿIlmīya, 1330 AH], 

1:2722 

38 Qurʾān, al-Ḥajj 22:40 

39 Durant, Will, The Story of Civilization [New York: Simon and Schuster, 1950], 4:201 

40 Qurʾān, al-Insān 76:8 

41 Ibn Ḥanbal, Aḥmad, Musnad Aḥmad [Cairo: Muʾassasat Qurtuba, 1313 AH], 5:510 

42 Hamidullah, Muhammad, The First Written Constitution in the World [Lahore: Sh. Muhammad Ashraf, 1981], 45 



           107 سیرتِ نبوی صلى الله عليه وسلم کے غزواتی سیاق میں غیر اکثریتی گروہوں  کے قانونی و اخلاقی حقوق: فکری، شرعی اور تاریخی مطالعہ 
 

 

43 Ibn Qayyim, Muḥammad ibn Abī Bakr, Aḥkām Ahl al-Dhimma [Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmīya, 1994], 1:23 

44 Qurʾān, Āl ʿImrān 3:64 

45 Armstrong, Karen, The Battle for God [New York: Knopf, 2000], 22 

46 Qurʾān, al-Anbiyāʾ 21:92 

47 Ibn Taymīya, Aḥmad ibn ʿAbd al-Ḥalīm, al-Jawāb al-Ṣaḥīḥ [Riyadh: Dār al-ʿĀṣima, 1993], 1:105 

48 Ibn Hishām, ʿAbd al-Malik, Sīra Ibn Hishām [Beirut: Dār Ibn Ḥazm, 1998], 2:412 

49 Durant, Will, The Story of Civilization [New York: Simon and Schuster, 1950], 4:201 

50 Qurʾān, Sabaʾ 34:28 

51 Esposito, John, Islam: The Straight Path [Oxford: Oxford University Press, 1998], 45 


